

## Bamachigà

## Historias del bama

Docentes de la comunidad tikuna



Bamachigà = Historias del bama.

- 1ª. ed. - Bogotá : Ministerio de Educación Nacional, 2014 p. : il. − (Río de letras. Territorios narrados PNLE)

"Proyecto Educativo Comunitario Naane ru duetagu Manejo del medio y culturas indígenas" -- Port. -- Incluye glosario. -- Texto bilingüe: tikuna - español SBN 978-958-691-605-9

1. Literatura indígena colombiana 2. Cuentos indígenas colombianos - Siglo XXI 3. Tikunas - Vida social y costumbres - Literatura infantil I. Serie

CDD: 980.0049861 ed. 20

CO-BoBN- a916441

#### Bamachigà Historias del bama Serie Río de Letras Territorios Narrados PNLE

Primera edición, Bogotá, abril 2014

© Ministerio de Educación Nacional © Docentes de la comunidad tikuna

ISBN: 978-958-691-605-9

Tiraje: 16.600

**María Fernanda Campo Saavedra** Ministra de Educación Nacional

Julio Salvador Alandete

Viceministro de Preescolar, Básica y Media

Mónica Figueroa Dorado

Directora Calidad Educativa

Jeimy Esperanza Hernández

Gerente Plan Nacional de Lectura v Escritura

Luis Eduardo Ruiz

Coordinador del Proyecto Territorios Narrados

Coordinación editorial:

Juan Pablo Mojica Gómez

Edición:

Alberto Ramírez Santos

Diseño y diagramación:

La Silueta Ediciones Ltda

Diseño de la colección:

Tragaluz editores SAS

**Ilustraciones:** 

Comunidad tikuna de Macedonia y de San Martín de Amacayacu

Traducción:

Mariano Morán, Auxiliano Pereira Ramos, Abel Antonio Santos, Francisco Ahue Coello

Impresión:

Panamericana Formas e Impresos SA

Impreso en Colombia Abril 2014

Reservados todos los derechos. Se permite la reproducción parcial o total de la obra por cualquier medio o tecnología, siempre y cuando se den los créditos correspondientes al Ministerio de Educación Nacional.







# Bamachigà

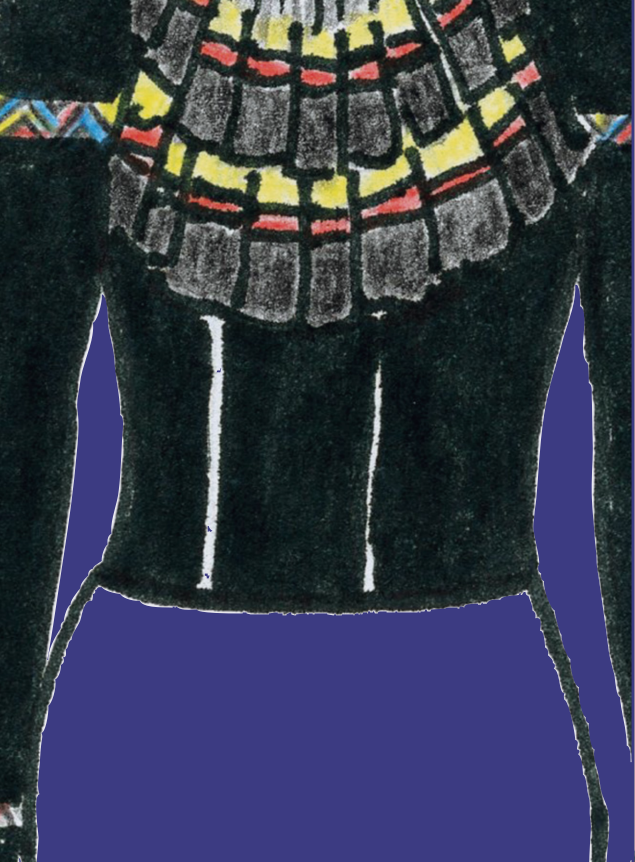
## Historias del bama

Docentes de la comunidad tikuna

PROYECTO EDUCATIVO COMUNITARIO
NAANE RU DUETAGU

MANEJO DEL MEDIO Y CULTURAS INDÍGENAS





### **Sobre Territorios Narrados**

A través del lenguaje nos conectamos con el mundo, hacemos memoria, construimos identidades y tendemos puentes para el reconocimiento de la diversidad que enriquece la vida y favorece el entendimiento de los pueblos. La palabra ancestral, los saberes comunitarios, y la vitalidad cultural de las comunidades indígenas, negras, afrodescendientes, raizales, palenqueras y Rom están presentes en los relatos que cuentan sus mayores, en la vida comunitaria, en los territorios que le dan sentido a sus planes de vida y en la escuela, que se convierte en el lugar por excelencia para recrear y compartir estos conocimientos y transmitirlos a los niños, niñas y jóvenes que empiezan a hacer uso del lenguaje.

El Plan Nacional de Lectura y Escritura «Leer es mi Cuento» (PNLE) del Ministerio de Educaci[on Nacional abre una ventana, a través de su proyecto «Territorios Narrados»: Cultura escrita, escuela y comunidad, para potenciar la escuela como dinamizadora de esa riqueza cultural que comparten los grupos étnicos de

nuestro país, apoyados en sus proyectos de educación propia e intercultural. Al mismo tiempo, el proyecto refuerza el trabajo de nuestros etnoeducadores por hacer de la lectura, la escritura y la oralidad herramientas reales para la revitalización de las lenguas nativas, el fortalecimiento de la identidad cultural y la construcción de una educación pertinente y de calidad.

Territorios Narrados es entonces una iniciativa del PNLE mediante la cual el Ministerio, en un trabajo conjunto con las autoridades, organizaciones tradicionales y las instituciones etnoeducativas comunitarias, se fomentan las competencias comunicativas de los niños, niñas y jóvenes de los grupos étnicos. El proyecto se apoya en un enfoque diferencial que reconoce en la lectura, la escritura y la oralidad prácticas socioculturales situadas en un contexto histórico determinado. Por lo tanto, debemos partir de reconocer esos territorios y sus desarrollos comunitarios para impulsar los aprendizajes existentes,









y aportar recursos que fortalezcan la educación bilingüe e intercultural.

Queremos motivar, con este esfuerzo pedagógico y editorial del Ministerio y las comunidades participantes, la apertura de más espacios para la implementación de la ley 1381 de 2010, «Ley de lenguas nativas». Asimismo, es nuestro deseo continuar desarrollando, con esta iniciativa de nuestro Plan Nacional de Lectura y Escritura, el artículo 17 de esta ley y, en estrecha concertación con los pueblos y comunidades de los grupos étnicos y sus autoridades, impulsar la producción y uso de materiales escritos en las lenguas nativas.

En este marco, la colección que hoy compartimos con el país es fruto de los avances de la educación propia, del trabajo comunitario y del acompañamiento pedagógico del Plan Nacional de Lectura y Escritura; es una semilla más que sembramos para que leer y escribir sea un sueño compartido por todos, una oportunidad de todos, y una experiencia que permita que las escuelas conecten

sentidos, acerquen comunidades y activen los diversos lenguajes que nos posibiliten leer y comprender nuestros territorios.

Oueremos agradecer a todos los maestros de las instituciones etnoeducativas comunitarias v a los niños, niñas y jóvenes que hicieron realidad este sueño. Con ellos, continuaremos avanzando en el acompañamiento pedagógico, en la creación de comunidades. de aprendizaje alrededor del lenguaje, la cultura y la educación, y en la promoción de la lectura, la escritura y la oralidad; de manera que construyamos una educación de calidad, que respete los derechos lingüísticos, reconozca y divulgue los conocimientos ancestrales y promueva la interculturalidad en nuestro sistema educativo.

MARÍA FERNANDA CAMPO SAAVEDRA Ministra de Educación Nacional

Maniafdalam



#### Introducción

Si es cierto que, como dijo un célebre pensador alemán, «el lenguaje es la totalidad del ser», entonces la forma como revelamos lo que sabemos o lo que sentimos podría llegar a definirnos, a otorgarnos una personalidad, a construir lo que somos como individuos o como miembros de un grupo social. Y, aunque sea discutible, cuando las cosas tienen nombre comienzan a existir, casi al mismo tiempo que quien las nombra. Narrar el territorio es al mismo tiempo narrarse a sí mismo.

Y son las palabras del pueblo tikuna lo que esta edición recoge. En su lengua materna y en español, «oímos» en estos cuentos de su cultura y su territorio, de su fauna y su flora, de sus sonidos y sus claroscuros, de los espíritus dueños de esa inmensidad

selvática tan abrumadoramente difícil de describir, de sus ritos y sus costumbres ancestrales; todo ello atraviesa las páginas de este libro, con narraciones que han pertenecido al ámbito de la tradición oral y que, en una suerte de desviación de sus propias reglas, han quedado aquí por escrito, en un loable intento por preservar eso que no desde hace mucho se conoce como patrimonio cultural inmaterial, que implica por supuesto la extraordinaria suerte que tenemos de acercarnos a ellos sin perturbarlos, sin molestar.

Pero no son estas historias únicamente un medio para preservar la memoria y las tradiciones del pueblo tikuna. Son también cuentos dignos del lector más exigente, divertidos, ingeniosos, así como una invitación a reflexionar sobre las riquezas intangibles que se esconden bajo el impenetrable dosel de la selva amazónica.

Las ilustraciones que acompañan este libro, realizadas entre febrero y junio de 2004 por las comunidades tikuna de Macedonia y San Martín de Amacayacu, hacen parte del trabajo de investigación de la antropóloga Carolina Herrera, a quien agradecemos su generosidad.









#### Los tikuna

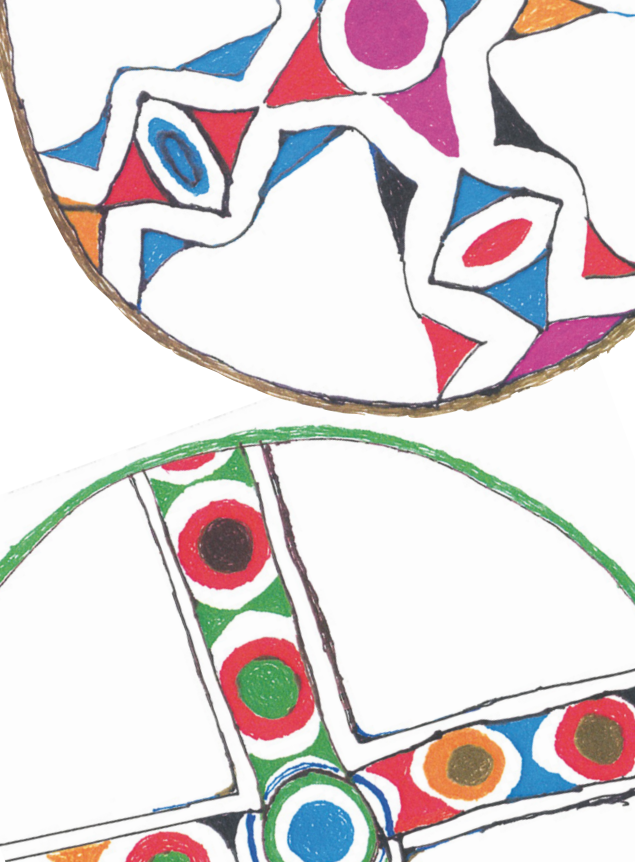
Los tikuna habitan un área significativa de la concurrencia fronteriza de Colombia, Brasil y Perú, en caseríos dispersos a lo largo del río Amazonas y algunos de sus afluentes. En Colombia se localizan en el trapecio amazónico, en poblados como Nazareth, Puerto Nariño, Macedonia, Pozo Redondo y Puerto Esperanza, principalmente, así como en el área de influencia de Leticia, la capital del departamento. Su población, según datos del censo de 2005, es de 7.879, aproximadamente, de los cuales cerca de 4.000 hablan su lengua, la cual está clasificada como de «estirpe única», es decir, que no ha sido posible emparentarla con ninguna otra.

A lo largo de la historia el pueblo tikuna ha tenido que soportar varios desplazamientos, en especial los sufridos durante la época de las plantaciones del caucho, a finales del siglo XIX y principios del XX, y el conflicto fronterizo con el Perú, en 1932. En la actualidad ocupan los que consideran sus territorios ancestrales.

Hábiles cazadores, pescadores y horticultores, los tikuna son también maestros en la talla de madera y en la elaboración de objetos con cortezas y fibras. Su sociedad se organiza en clanes de línea paterna cuyos nombres provienen de aves, de animales terrestres y de vegetales.



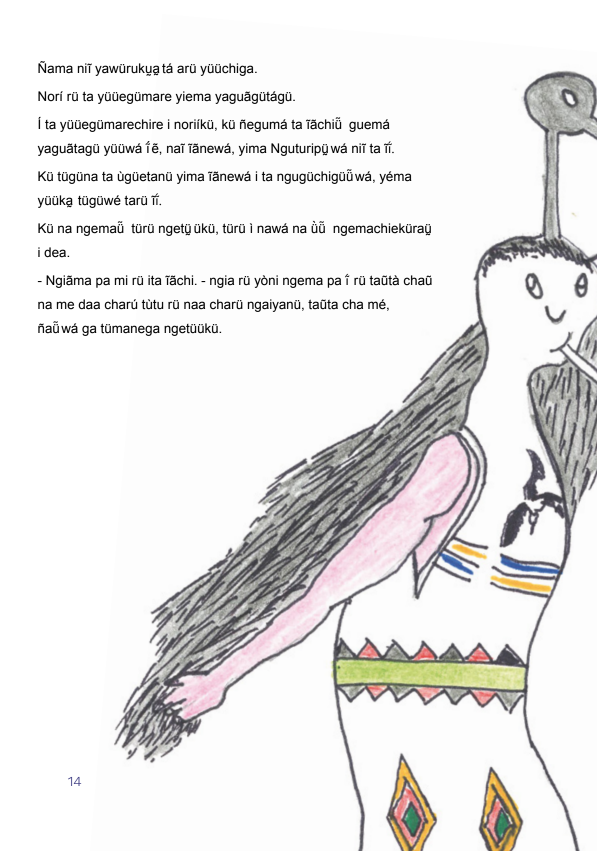
| Bamachigà                   |      |
|-----------------------------|------|
| Historia del bama en        |      |
| la fiesta de la pubertad    | 11   |
| Iya Iyachigà                |      |
| La historia de Iya Iya,     |      |
| el hombre venado            | 34   |
| et nombre benado            |      |
| Naî üüwa rü yuuewá megüüc   | higà |
| Origen de las plantas       |      |
| medicinales y del saber     |      |
| de los chamanes             | 74   |
| Mutí arü yüüechigà          |      |
| La danza del colibrí        |      |
| o el origen de las máscaras | 91   |
|                             |      |
| Airumaküchii                |      |
| El tigre del agua           | 101  |
| Tuchamüchigà                |      |
| La piel de la ancianidad    | 129  |
|                             |      |





## en la fiesta de la pubertad

NARRADA POR JULIA DEL ÁGUILA ESCRITA POR ANTERO LEÓN Y TEÓFILO PANDURO TRADUCIDA POR MARIANO MORÁN





Entonces, aquí va una historia de la gente del clan de garza grulla.

Al comienzo de todo, unos ancianos estaban organizando una fiesta de la pubertad.

Mientras estaban los ancianos haciendo su propia fiesta, algunos decidieron ir a la fiesta de otro pueblo, al cerro de los pájaros.

Emprendieron el viaje y, mientras caminaban, de cada pueblo se sumaba gente a su grupo.

Y entre ellos venía una familia con un joven que protagonizaría una historia poco agradable.

- -iVamos, querido, vamos de viaje! -idijeron sus padres al joven.
- —Sigan adelante porque todavía no tengo preparados mi tambor y mis hojas de wikungo —les contestó el hijo.
  - \* La sociedad tikuna se organiza en clanes de línea paterna cuyos nombres provienen de aves, de animales terrestres y de vegetales. A su vez los clanes están divididos entre los seres con plumas y aquellos sin plumas.

Ta ĩāchi ga naẽgü rü maraã nawá ta ngugü ñema i na yüüeegüữwá, ng türü wüí ga natüwá na ngùgüü, yemà ta aiyàgüữ yiema naegü, yema i tá kuữũ rü tügü ta megüữ.

Kü nüma ga tümawena nuküüra i na üãchi ga gùma ngetÿ ükü, kü yema namawá ngaữ mawá ga niĩ – wea wea wea, ñaữ ga yema ngo o.

Yaguãni ugu rü uchíee ñatagù batüee ñatagù uchíee küã ngo otaã woe i naĩ. Neküküa. Kü ngegumá niĩ ga nümà nüna na kàgüü, guma ngetüükü nüna na kagüü, yerümená woe yemachigataã niĩ.

Entonces los padres del joven siguieron su camino hasta que llegaron a una quebrada, muy cerca al lugar de la fiesta, donde se bañaron para estar listos.

El joven tardó mucho tiempo en emprender el viaje y como a la mitad del camino oyó, de repente, un ruido, *chac chac chac*. Era un espíritu maligno.

Los ancianos lo llamaban «espíritu invisible» y era el mismísimo dueño de la selva.

Entonces el joven lo llamó con un grito porque a lo mejor ya lo conocía. Y porque así tenía que pasar.





- Ngiã tá bạ tüe nguturipụ wá ta î bámataa aru yüüewá, ñaũ ã yima ngetụ üku yema ngọ ou.

- Ngiã tá bạ tüe nguturip wá ta í bámataa aru yuuewá, ñau ã yima nget üku yema ngo ou.

- Ngü no taküã ta aegü ngiã ñaữ yema ngo o.

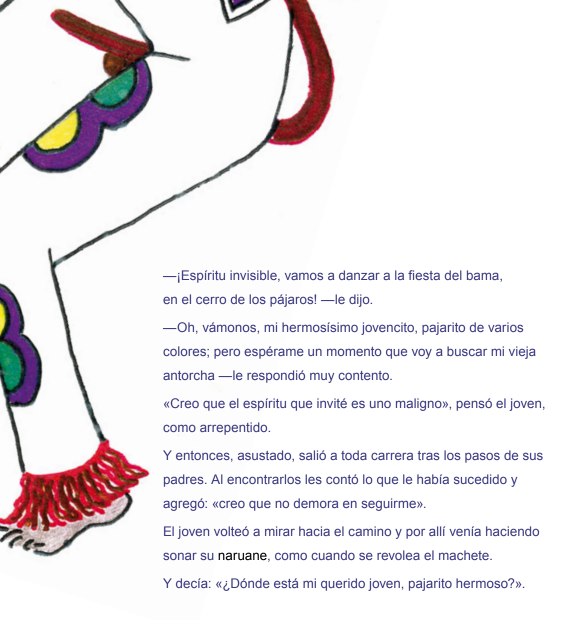
- Paakü charü aichataa rü nget<u>ü</u> ükü, moũkaa otarachipeka chaa dàu.

Takümee niî nüna cha kagüü úrü ngoomee, rü yemguma nügü na tánetakü rü naewé i chü üküküä.

- Awíkaná pa õ rü takümee niĩ nüma ngema cha kagüữ rü ñokütámee niĩ chowe na ngeĩ, ñaữ yima ngetüükü.

Nügü i dàukü rü gumarüükü, notaküã kuirireegüã.

- Ngekütaã ya charü aichatá arü ngetü ükü, ñaữ ngọo.





Tümarüaã marü tií kù, yerü marü nüữ ta kuã ngọo Tümarüaã marü tií kù, yerü marü nüữ ta kuã ngọo niĩ yemá.

- Tama rü nua nina ñaữ ya charü aichataa rü bget<u>ü</u> ükü, ñumata tüi ya ngaũ, ñaữ yema ngo o.

Rü tüna ni chü ü rü ngaiwachigü, rü ngaiwachigü naikuchichigü yema ngoo, aiküma ngoo na yìũ, aikümameekü nüũ ta ñaũmare.

Tama rü tama, nüữ ta gọ taã, rü naĩpünegù i ta ngoegùāchi rü tùupünegù rü narü tükü niĩ ya tùu, guũgumataã nachawá tí ku.



El joven corrió a esconderse de una vez porque ya estaba seguro de que aquel sí era un espíritu maligno. «Creo que por estos lugares está mi querido joven, ¡pajarito bonito! Noo, por acá no está ¡Está por aquí!», afirmó, y fue a buscarlo hasta que lo encontró.

Dicen que le echó mano y lo abrazó y lo abrazó. Esto hizo el espíritu, y como era el maligno, el joven no se podía escapar.

—¡No, no quiero que me toques! —le dijo el joven y corrió a esconderse otra vez entre los árboles y en medio de los espinos, no le importaba hacerse daño; trató de ocultarse en todas partes.

- ¿Ñumata i takü i ùū̃? ¿rū ñuakü l ñuma i kü ãẽū́? ¿tikuna kü chogù? Rü ngemaka niĩ i tawé pe ãũ rü tüũ pe ãgüũ ükachigù, ñatagùũ ya naẽ.

Ñùguena i nana nge.

Tüma rü i ta kùũ rü i ta choochi rü natanü ta choku ga yea i yüüegüű, tichagüű rü niĩ yüe marü náma ga guma bama yüegü, notürü tama ni ga yema ñaű ga tüma arü nachiga ga norí.

Nüma ga ngo o ga naĩ ta góochi ga guema nget ge rü tümatán ta ya ngaita guema at tükum gaa ku tùtu i pague, ru tümawechigu ru bupet chigu ru ngaikuchichigu, tuta aetaa, nematá ga puga ngawe cha na dùu, wénatama tuna taku na pu ru cha na àú.





—¿Y ahora qué vas a hacer? ¿Y cómo vas a ir a la fiesta? Desgraciado, ¿para qué te pusiste a hablar con él? Por eso es que los hijos deben estar junto a uno —dijo su mamá.

Y el espíritu lo perseguía y lo perseguía y no lo quería soltar.

Los padres del joven se vistieron y se juntaron con los de la fiesta y cantaron y danzaron con el bama.

Y la fiesta se hizo, pero no como la que se hace en estos tiempos.

Entonces el espíritu del bosque, al ver que el joven iba a ocultarse entre los que estaban tocando sus tambores, fue tras él.

El muchacho continuaba buscando en dónde esconderse, pero era inútil; y cuando le ofrecían algo de beber, el espíritu le quitaba la totuma y tomaba, y así pasó una y otra vez.

Baigaã gana ñuguã nata aeũ, yeguma paa na paũ ka ta dau rü ngoona takü ta ãgü. Tüma nüũ ta fa gùchi neguma na aiũ rü ngetüükü i na ngeĩ, ñatagügüũ tùgüna ĩnüẽĩ.

Marü ñeguma na ngaũ yema ngo o chaũ nget i ükuna na pùumaã, ñaũ niĩ nachigà ru nachigátaã niĩ.

Yéguma niĩ núma ga ngọo i na yüüũ.

- –Ñamawai niĩ bamachiga arü yüü, naữ.
- -Ñaã niĩ ñema ngoo bama arü yüü ja, ja, ja.

Yema na ùũ, kü ñumango owena nuũ ùũ ñama bamachiga, no türü yauruküa gü tiĩ quema i yüügüe.

Para que el joven pudiera beber, los de la fiesta decidieron ofrecerle al maligno una vasija. «A ver si así se emborracha y nos deja tranquilos», se dijeron unos a otros.

Pero no hizo falta; por estar quitándole las totumas al muchacho, el maligno ya se había embriagado. Así fue, y así tenía que pasar.

Y el espíritu del bosque comenzó a bailar, y dijo:

«Así que esta es la verdadera fiesta del bama».

La fiesta del bama es la fiesta del espíritu del bosque, ja ja ja ja, es la fiesta del bama, propuesta por el maligno. Los que estaban haciendo la fiesta eran los del clan grulla.



Kü ñaữ wai narü wíyae ngegumá.

- -Rü doma rü chakuna rü yea wairetanüküü ya bama.
- -Rü dauyenaã tuyuyú rü atüküü...

¿Ka ñugutá i nuã i meweữ? ¿ñugutá? - Tama ta na we ñaa ngọ o, rü ngiã takü ta kuaichigừ rü tana ma, na mé niĩ na ma guchi, ñagúữ ã.

Nüna na yugütaã, ñùgu nüữ na nguũ, baí ga ñùgu nữ na nguũ...





Entonces el maligno cantaba de esta manera:

Esta es la planta que menea sus hojas de la que se hace el bama, y los actores son las grullas que tienen el cuello rojizo.

—¿Y cuándo es que nos va a dejar tranquilos? ¿Hasta cuándo? Porque nosotros no queremos al espíritu maligno. Vamos a sacarlo de aquí a punta de garrote, ¡hasta matarlo! Matarlo sería lo mejor —dijeron.

Y comenzaron a echarle mano, pero para él esto no significaba nada, ni siquiera le dolía.

Nümarü i na yüüama, ñeguma rü tüna ngaikuchichigü, tüna niĩ paewá tü niĩ, tüna na páchigü rü ñuguená ta mewae. Tügü i ta poũtaã rü taũẽgama niĩ, yeguma niĩ...

-Nüetama i na yüü rü na àé, takü pe aẽẽgü, ñatagügüü.

Tána àẽẽgù ru na ngaữ, ñeguma ru na yeira niĩ i na yuu... ru ñuku chaữ naru nguma duwá.

Ngechakuna arü yema.

Ya wairetanüküüne ya,

táküü ya bama.

Rü dau yenaa tuyuyú rü,

patütükü ngeegu.

Pa chauweyà rü ñaữ türü ngichiga i tarü pakú.

Rü choma ikü rü aichataã,

rü ngeetüükü choũ na ngiãgú ngiã,

rü ta nguturip<u>ü</u> ya ngéchakuna,

napüwá i yüüeữ tarü tarü tarü bama.

Rü ngemakaakü ngemawé aicha charü üãchi chaa chaa.



A pesar de todo lo que le hicieron, el espíritu continuó bailando. Se juntaba al joven, lo abrazaba y lo abrazaba y no lo dejaba en paz.

El joven trataba de zafarse pero no podía. Entonces algunos propusieron:

—Dejen que el espíritu baile, denle más de tomar.

Y le dieron más de tomar, pero fue peor y comenzó a cantar:

El que no tiene flor y menea sus hojas, el de la orilla del río, el bama de la fiesta de la pubertad donde los actores son las grullas rojizas, que tienen el cuello pintado y encorvado. Así es, hermana, la historia. Y el hermoso joven, tan hermoso como un pajarito de varios colores, me invitó, me dijo: «vamos a la fiesta en el cerro de los pájaros», a donde la sin flor está realizando su fiesta, el bama de la fiesta de la pubertad y por eso yo venía tras él tan contento. Mi joven pajarito de varios colores.

Ja, ja, ja, ja, así decía el espíritu, declarándose: Mi joven pajarito de varios colores.





Ja ja ja ñaữwaã dükaa ga ngọo, nügü naa ya uữ ga ngọo kürü yemakü, charü aichatarü ngetüüküü, ñaữ küã.

Kü yemaã yiiữ gana tüna watümaüügü.

No taküã ngo omare niĩ ga yema rü na aễ, rü chiemare i niĩ yema, rü ngoomare rü no táküã narü ñuãkümare.

Yeguma niĩ, ñuãchagùchi rũ ñuachagùchi, tana aeegü rũã marü na ngaữ rũ na ngaữ. Yeguma niĩ ga yema túya narü ngümaữraữ. Küna marü nana ngaữ rü yeguma niga yema túya narü ngümaữraữ.

¿Ngekütá ya charü aichataa rü ngetü ükü? Dataã rü kuna ya ngaj.



Y esto era lo que les desagradaba. Era un diablo feo, horrible, se aparecía de cualquier forma.

Entonces volvieron a preguntarse qué hacer, cómo quitárselo de encima, y le dieron más de beber, y se embriagó y se embriagó.

Y en ese momento comenzó a olvidarse un poco de él.

«¿Dónde está mi joven pajarito de varios colores?

Aquí está, aquí está».

Tan pronto como comenzaba a bailar no demoraba en preguntar y en responderse a sí mismo de nuevo:

Paachi niĩ yüüũ, yegumataã.

¿Ngekütá ya charü aichataã rü ngetű ükü? Dataã.

Kü marü naã na ngaễ, ngegumaã niga bema nüna tiĩ ũắchi, rü wé ng taküã tiĩ ñá, rü nawá i ya kug üne ya ĩwá rü ngetamame rü yemani ga yemaễ ga wüi ga narü nguễ gana yemaễ, guakü nawame na mauễ gaã duễ, yeguma niĩ rü núküüra.

¿Ngekütá ya charü aichataa rü nget<u>ü</u> ükü? Tü<u>ü</u> ni<u>ı</u> dàugü, rü tü<u>ü</u> ni<u>ı</u> dàugü.

- Tauküma niĩ rü nua ta ña, notaaküã tümawé niĩ chüü.
- Pa mi marü ngeama ta ngugù nawá i ya kuaüne ya ĩwá, yemaãã ni ga taya gonagü.
- Rü ngema chama ngupétü rü ngo o nachaka, rü no kütama i chowé na ngeü, rü ngema ñaü, rü ngema ñaũ rü taukürawá cha aeũ, rü ngeũ tama na waguũ, ñataguũ ã.





«¿Dónde está mi joven pajarito de varios colores? Aquí está, aquí está».

Cuando el joven vio que el espíritu ya estaba muy borracho aprovechó para quitárselo de encima; salió corriendo y fue a ocultarse en la última casa del poblado, en donde pudo encontrar ayuda.

«¿A dónde se fue mi joven pajarito de varios colores?». Comenzó a mirar por todas partes, y se dijo: «Creo que ya sé a dónde se fue», y salió tras él.

En la casa en donde encontró ayuda para esconderse, el muchacho explicó lo que le había pasado.

—Me puse a conversar con un espíritu maligno del bosque, y no demora en seguirme hasta aquí. Me trata como quiere, y no me deja participar de la fiesta, ese es el mal que me está haciendo —les explicó.

- Ngü rü kü numa na înagü rü marütá numa rü tautma niî i numa na nguũ ñatagügüũ ã ga yema yüüegüe yema ãchiũgüe.

Kü yeguma waí niĩ ga nuküma niĩ ga uewagü, kuĩrireegü ngüã, küã ngemarüükü ng taküã ngo omare kü niĩ.

- ¿Ngekütá ya charü aichataa rü ngetÿ ükü? Ya nua ñàkü rü chuachawá nua ñakü.
- Taúküma rü koüchiküriká niĩ ya nua mukú, rü bèirika niĩ ya nmatá ãmükükü.
- Ngũ rũ i mücha bèi kuma, rũ moücha koüchikuã yema yịũ gana ya taegu, rũ ng takuã na gopetumare ru nachikawá na ña ru ngeũ ãru.



- —Bueno, súbase aquí que él no va a poder llegar a ese sitio
- —le dijeron los dueños de aquella casa.

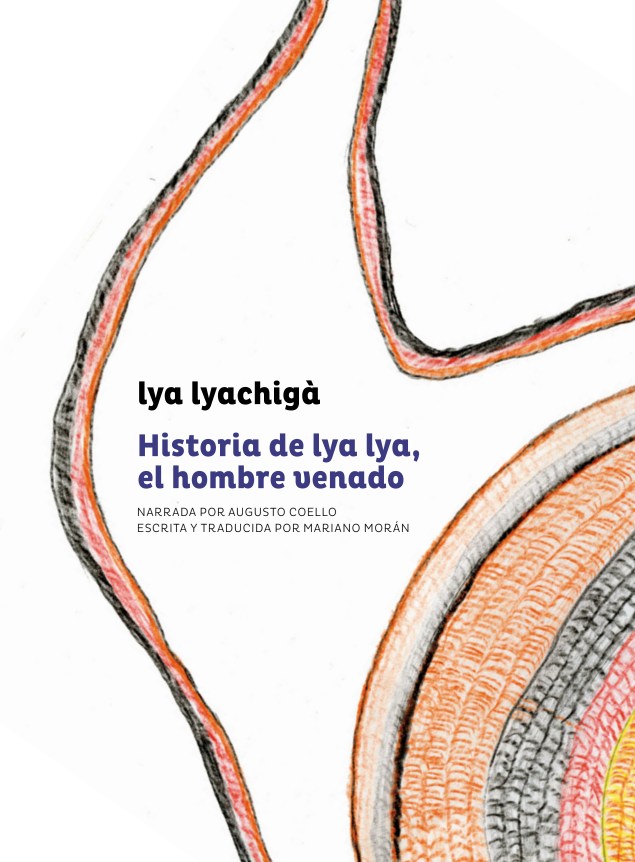
Después de un buen rato, ya venía el espíritu haciendo sonar su naruane; ya venía el mismo maligno.

—¿Dónde estará mi joven pajarito de varios colores, que se vino para acá, que se vino huyendo de mí?

—¡Aquí no está! Solamente están el koüchikü y el abejorro, que nos hacen compañía.

«¿Dónde estará mi joven de los pajaritos de varios colores, que se vino para acá, que se vino huyendo de mí? Está bien, ay, es posible que el koüchikü me haga maleficios y consiga que se me hinche la vejiga».

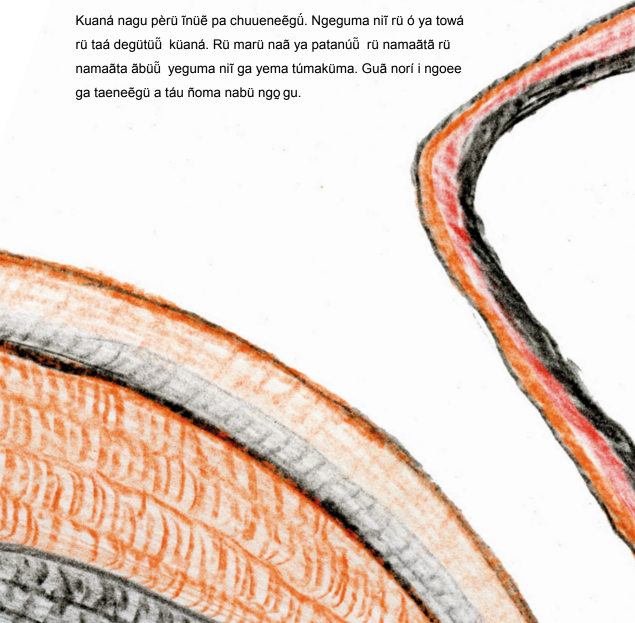
Y entonces dio media vuelta, pasó de largo hacia su propio hogar, y desapareció.





Ga yeguma morí na ügügù na ñoma ga Naane, ga ñorí yema na nabü taugumaküaná. Tauama ga tùe rü na tauma ga poí ga ñumataã nuã i mugüũ.

Geguma rü naichiregümaã niĩ g ata abüễ, ta abüễễ ga guemá taeneegü. Mawú, mawú a rü ó rü chi arü ó rü towá arü ó. Yema niĩ ga yèma ga túmabü. Ga ñoōküchità, taữ taka na ngọ gú ya yema nabü rü ñokürüchità yemaễ tawagü.





Cuando comenzó la creación del mundo no había casi nada de comer. No había yuca ni plátano ni nada parecido a lo que hoy tenemos.

En ese tiempo lo único comestible eran las semillas de los árboles y solo eso consumían nuestros hermanos. Y también las frutas de algunos árboles como el **coco cristal** y el **arenillo**, esa era toda la despensa. Si no hubieran aparecido las plantas de comer, eso sería nuestro único alimento hasta hoy.

Piensen un poco, mis hermanos. Al botar su fruta el arenillo, la gente la recogía del suelo; al secarse la usaban para alimentarse y eso ya era una costumbre de los que fueron del tiempo pasado, cuando todavía no habían aparecido las plantas de comer.

Kü ngeguã niĩ rü düwá, düwá maẽka nagu narü jnüữ a tanatü a yoyoecha rú na muãữ ga wüí ga taenee ga naega ga Iya Iya.

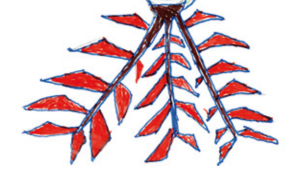
Yerüükü na duű, na duű ñoma tarúű niĩ. ¿Küana?

Ekü i ya dau rü kumatá niĩ nabümaã, kiễ guutama i ki ngèễ rü từe rü poí rü uí rü dene rü taú. Ñomataã nuã i toễ pa chaueneegú. Ngü ñanarügü rü yema na ú, küaná ga guma Iya Iya. Rü niĩ ũũchi tümaka.

Nügü narü káüne, küaná, rü narü góne ga nüma, küaná, i yema ga wíi ga nge ga yema takútükü rü yema norú ngúchaữ ngimaã nana amaữ ka.

Na ya ữ wetaữ a yema nanetü, küaná. Rü wüí i tumakagu nana nuku rú nana ùpüữ.





Entonces seguramente al dios Yo'í se le ocurrió darle una orden a uno de nuestros hermanos, llamado lya lya, que era un venado. El lya lya era un venado y al mismo tiempo era un humano como nosotros, era igual que nosotros, ¿me entienden?

—Entonces vaya a ver —le dijo—, usted los va a surtir de toda clase de comida: yuca, plátano, ñame, caña, caimo, mejor dicho, todo lo que hoy plantamos.

—¡Estoy listo! —contestó y se fue a aquel lugar. Antes de presentárseles, el lya lya se hizo unas marcas en el cuerpo para aparentar que estaba herido.

Una vez allí, encontró a una joven huérfana y quiso que fuera su mujer ¿me entienden?

El lya lya cargaba en su lomo una mochila llena de semillas de toda clase de plantas. Todo lo tenía embolsado y en su lomo.

Y entonces llegó a donde estaban ellos y los saludó así:





Rü yeguã niĩ rü í na ngù tümatanüwá rú ñanarügü...

- Numagúe pa chautaa ñanarügü, küaná.
- Rü numagüe pa gí, natarügü.
- Ngeũ a ngetanerüüne ya ĩwá niĩ i neku uũ, ñatarügüaã küaná.
- Nawá ya kuáũne ya ĩwá, ñanarügü küaná.

Ngeguã niĩ rü... - marü na meechima pa gí.

Ñumaĩna nua cah ũũ petanüwá rú pemaã chi auãchi rü taũchi na meũega chona mugú i ngema, takütá, ñanarügü – küaná taimana ngemaãkü, ñatarügü - küaná, guemá ngiẽneegü rú irü gígü. Yiema ya gí rü na tümaütagu, pa totaa rü yiema niĩ. Rü Ñuma i daurüã.

Tüküchi chatümaweeũ rü ta yauchi rü tarü góne, ñirügü – küaná. Ngüü.

- —Buenos días, mis compañeros.
- —Buenos días, abuelo. ¿De cuál casa es que vienes? —le preguntaron.
- —De la casa que queda en la última frontera —les contestó.
- —Entonces eso está muy bien, abuelo.
- —He venido a enseñarles porque les tuve compasión. ¿No sería bueno que me dieran por mujer a esta huérfana?

Los hermanos y tíos de la huérfana le contestaron aprobando la idea y se dirigieron a ella.

- —Ahí está ese abuelo, sobrina, quédese con él.
- —¿Y para qué voy a quererlo? No solo está muy viejo sino además lleno de heridas —les dijo ella mientras miraba a lya lya de arriba abajo.





Ta ñoma i tauwá nana tau, küaná na chiegu na ãgá ĩĩ duễ ũgü, küaná.

Buenu ngeguã niĩ rü, niĩ ngoone rü moũakü niĩ.

- Rü pa oí rü torü chichirewá ta í rü towáchirewá ta í, ñatagüữ ã.
- Ngü pa chautaã rü ñumatata pewé chorü ũũ, chorüwátata cha ũũ, ñanarügü küaná ga nüma, tüna kugü.

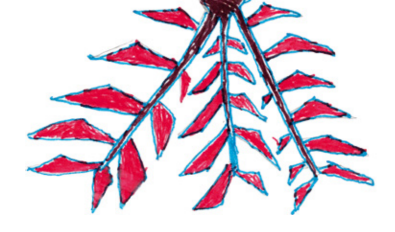
Na yema nana ũpuũ ga nabü. Küaná rü ga nuküürama tümawé na ũãchi.

Rü ngeguã rü namawá niĩ tooe ya wüí ya naĩ, rü yema narü tò ga nüna ya yima Iya Iya. Rü ngemà na taiya, küaná.

Nana yau a wüí a naré ga taú yema nukegüne.

Nüna paneta rü naãgü, uípüũgü ga tarü, yema nana gaũ rü yema nana mụ rü yema nana muẽe ga nachire.





Esta clase de acciones no faltan en ningún lugar, eso de tratar feo a alguien, ¿no? Pero bueno, amaneció el día siguiente.

—Abuelo, nosotros vamos a buscar semillas de coco cristal y de arenillo.

—Pues bien, mis nietos, yo también voy a buscar lo mío —les contestó. Él se burló de ellos porque cargaba todo lo de él en su mochila... ¿sí?

Después de un buen rato salió tras ellos. Y en el camino se encontró un palo atravesado y el lya lya se sentó allí, y le dio hambre.

«Tengo ganas de comer caimo», se dijo. Cogió un tallo de caimo, lo sacudió y cayó un hermoso caimo, lo peló, comió y dejó las semillas; cuando alguien come caimo siempre deja las cáscaras, ¿no?



Buenu ngeguã niĩ rü tá woegu yiemá chichirewá ĩẽ. Rü chi arü tãũ taú i mugú rü taũ ngema na achamü, küaná.

Ngeguã niĩ rü tana muku wüí taạ kü, wüi ã taạ kürüữ tana mu a nachiré.

Yégüma rü ngiễ ñatarügü a yema tümataa.

- Na tümaữ tagü ya gí, pa totaá rü na tümaữ tagù
- Tama, ngirügüamá, küaná tüű.

Nüữ oáma ga guma, ñugu arü na nawae.

Ngeguma niĩ rü tò ga nguneũgù, ta yeguãruũ tá.

- Pa oí torü chichirewá taí.
- Ngiã tata pa chutaa rü tata chạ á, chorüwá pewé charü ũ, Ñaũ, küaná ãã.

Kü yeguã rüeke na ũãchiũ. Yéata nachiwá narü tò.

Rü marü nüna kuatüna kua ga na ata woegucha $\tilde{u}$  rü yegu $\tilde{u}$  rii vegu $\tilde{u}$  r

Bueno, y pasó que los que se fueron a buscar semillas de coco cristal se devolvieron y se encontraron el caimo, comieron su semilla y vieron que era algo bueno para comer.

- —Quédese con el abuelo, sobrina, quédese con él —le dijeron otra vez a la sobrina.
- —No —les respondió. A ellos los ignoró y al lya jamás lo quiso.

Y el día siguiente fue como el anterior.

- —Abuelo, vamos a buscar semillas de coco cristal.
- —Vamos, nietos —les respondió—, yo también salgo a buscar lo mío tras ustedes, ¿sí?

Y como había pasado antes, se fue tras ellos y se sentó en el mismo lugar a esperar a que ya estuvieran de regreso.





Na taiya rü nana yau a dens a írakütaanaré chaakü. Pa, pa wegá dene arü a ű. Yea nana gauű, yea nana chí, küaná, yea naya ngugee ga nachire. Yea nana nguchaüeeükü.

Ga ta woegù rü ukü, naã dükaã a naãkue, küaná. A deneega na chigu rī naã ina daữ tạ á, yema rü ta ngugü rü tana ngo raã.

Yeguma tata ngiữ ngema ngatarügü gaa tümataa. Na tümaữ tagu ya gí. taáküchi kuü, chi maná ená kuta ngọ ega ku tümaữ tagu, tüếtaã ta ya gú.

Le dio hambre y cogió una caña —sus tallos eran pequeñitos—, la sacudió, la transformó en una inmensa caña, la peló y se la comió. Luego dejó caer varios pedacitos, como para emocionar a los otros.

Saben ustedes que al comer la caña uno acostumbra a cortar los nudos, ¿cierto? Al regresar, ellos se comieron los restos de la caña.

Entonces le repitieron a la sobrina: «Quédese con el abuelo. ¿Qué le va a hacer? ¿Acaso cree que se la va a comer? Quédese con él, no importa que sea viejo».

Tama ngigügüama, küaná, ga ngima ga yema nge.

¿Kuka taaküka? – a ñoma, ño nachigataana woe küaná.

Ngũ ñanarügü. Yema woe wüí a yüú na yéma, tü maữ tawá a guema tümaka na ngóe.

Ngeguã niĩ rü maraã na taeguchaữ. Marü tama i nawẽe ngema nge, kuana.

Buenu ngeguã niĩ rü.

- Ngiã rü kü tana dàũ.
- Chana dauū̃ tan iĩ ya gí. ¿taákü nüná ngema?, ñanarügü küaná, ga wüí ga yatü a ngetüū.
- Küma i pé îtáa yoní rü chomarútá ngema ina tooüügu ta bematá,
   ngema chana dauũ, ñanarügü küaná, ngü ñatarügüaã.

Ũũ nüma a yima Iya Iya.

A narü torüaã. Ngea narü toechama rü tümawé na dawenü, küaná. Tümamaã niĩ auãchi kuana naĩchirémaã niĩ na ta ãbüeũ, küaná, ya ãbüeuüũ ga nuküma mawü rü ta ya kuaigü rü dauũ ta ĩgü rü taa kua í rü taa patanü. ¿Ngetaena nüüku dau ga nabú? Rü tauwáma nüũ ku dau, bai ga ta akü.





Y otra vez la mujer les contestó que no. ¿Saben por qué? Pues porque así tenía que ser, pues porque así tenía que ser.

Como ya llevaba una semana con ellos y aquella mujer se negaba a aceptarlo, el lya lya decidió que se iba a regresar.

Entonces un joven de ahí propuso vigilar al abuelo.

—Vamos a espiarlo; voy a ponerle cuidado al abuelo para ver qué es lo que tiene —dijo el joven—. Vayan siguiendo mientras yo me quedo en donde siempre se sienta para ponerle cuidado.

—Bueno —le contestaron.

Y todos se fueron menos el joven, que esperó al abuelo.
Poco después vio aparecer al lya lya, que se quedó un buen rato sentado mientras miraba a los que se alejaban y, ¿saben qué?, sintió compasión por ellos porque no comían nada más que semillas.

En los tiempos antiguos ellos sacudían al alcanforero y recogían sus semillas, que secaban para que se pudieran comer.
En aquellos tiempos por ninguna parte se veían plantas buenas para comer.



Esto era un gran pesar. Y entonces...

El joven —que estaba bien escondido— presentía que el abuelo se iba a regresar porque la mujer huérfana no lo quería. Si esto hubiera pasado hoy todavía estaríamos sufriendo porque ¿dónde conseguiríamos la comida?, porque en ninguna parte encontraríamos alimento.

De repente el abuelo comenzó a mirar a todas partes y se dijo: «Tengo deseos de comer piña», y de su mochila sacó un pedazo de piña bien pequeño, lo sacudió y apareció una hermosa piña, la peló y comió y comió.

Y como ya se marchaba de aquel lugar, revisó lo que tenía para comer: plátano gigante, caimo, caña, ñame y de todas las especies que ahora tenemos y sembramos en este lugar.

Tenía muchas semillas de cada una.

Nüma a ngetü ükü rüa na dawenü, küaná.

Ngemaãküena yiĩũ ya gí. ¿taakü nñuma ngema?

Ngemakaená yiĩũ i nüecha taguma na taiyaũ.

Kü ngeguã marü tüna kuakümagu yana a marü íta ngugüchaüữ rü í niĩ ü a nüma.

Rü ngemataã tügü tana nguee, küaná.

Tügümaã na nüữ ti uữ ka.

Buenü, i ta ngugü, nuküma i ta ngugú, ngea ta ngugüaã, nüna ta yugüraã naã takürüü yea guü, guü ya yema üchire ngõ yema.

Ngoũ ga dauữcha mügü waĩchamareũ dükaa, waĩchamare.

Ngeguã niĩ rü ñatagüữ na naütagu, na naữ taguwaí i ñuma ya gí, rü na naữ tagu, nataguữaã kü guema na daữue gawaã.

Ngema, ngema nárü tumakawá niĩ i na ngemaũ i guũma i ngema, ngema ñataguüaã.

Tumakaukü i nuã nga üchi, buenu ngeguma niĩ raã.

- Ngiá, erü moữ rü taã tüna niĩ ú, ñatagügüữ ã.
- Ngiá rü kü tana womaeẽ rü namaã taya chagüe, rü nakata nüũ ta
   ngi i ngema narü tumaka, ñatagügüü küaná.
- Ngü ngutaukü ñatagüũaã.

El joven seguía vigilándolo. «¿Así que es el abuelo el que guarda las semillas? Por eso es que no sufre de hambre».

Al presentir que los demás ya regresaban, el joven los esperó allí mismo para contarles lo que había descubierto.

Cuando llegaron, un poco retrasados, comieron con mucha ansia las semillas de toda clase que se encontraron en aquel lugar.

Entonces volvieron a decirle a la sobrina: «Mejor quédese con el abuelo, quédese con el abuelo», y el joven que le había puesto cuidado agregó: «En su mochila es donde carga todo lo que nos hace falta».

Vieron que el abuelo se acomodaba la mochila y entonces dijeron:

—Vamos, hagamos algo porque seguro mañana se va de aquí

Así entraron en consejo y concluyeron:

—Vamos pues a engañarlo diciéndole que saldremos a pescar, y le robamos su mochila. Bueno, entonces hagámoslo.

Ja jaja kurü meená, kurü meená i taküka ngi, buenu ngeguma niī rüaã.

Moũakü niĩ ngoone, ita ngugürü.

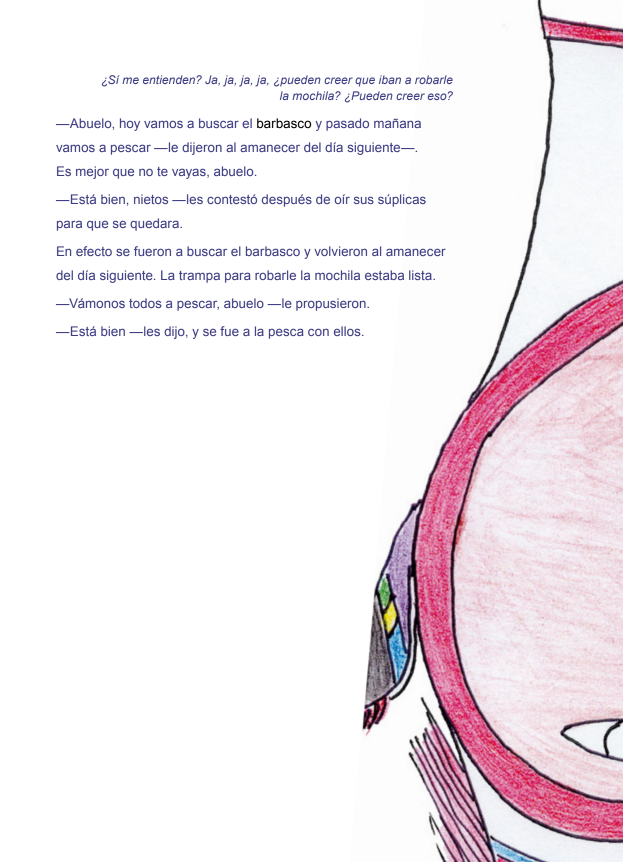
- Pa gí rü ñumar tá ü wáta ta í rü ñumaak rü pamama kü rü tata chagüe, ñatar ügü küaná.
- Ngerüma naã kí ũ upa oí ñataguaã i ngegumá rü nüna ta chogü, küaná.
- Ngüu kü pa chautaa, ñaữaã küaná i ngegumá.

Kü nawá ta bumữ i üữ rüã namaa í ta ngigüraã. Moữakü niĩ ngoone, küaná. Ngeguma niĩ rü...

- Ngiãma pa oí rü ta chagüe, ñatagüũaã.

Ngekürü naka nüü ta ngichaü i ngema tumaka, küaná ga nabü nawá ngemaü, küaná.

- Ngü naữaã rüã moữ ãküraã namaã ta f ãchi, ta pomüga yeã üữ rü ta chagüe.



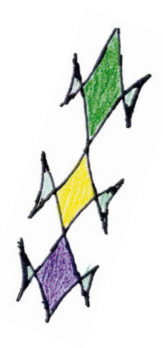
Kü tama i nana ngaüchiga nüma rü ngeguã niĩ rü...

- Pa gí rü ta ni wai i ngema kurü tumaka, rü kü ngema i na choe, ñatarügü - küaná.
- Woetamaükü taŭ choni yuegu rü numa ni üe, rüã numa niĩ ü, woetaanaãkü pa chautaa, ñanarügü.

Naya dae ga wüí ga natüetükuüữ ya wüí ya naĩ rü yema nana chopürü.

Kü yoní ga guema togue ga naka ngichaüe ga taua neta üũ, küaná õñaeu - ngũ ñataguãaã.

Naã nüữ taa choochipüüka. Kü ngeguã niĩ raã naka taya weraã dü choochí, jaa, ngeguã niĩ rü aita na ü i ngeguã.



Como el abuelo no se quitaba la mochila de encima, se les ocurrió decirle que se le iba a mojar porque el agua le podía llegar a la cintura.

- -Es mejor que dejes la mochila colgando allí.
- —Creo que sí es mejor, mis nietos —les contestó y colgó su mochila de una rama que estaba sobre el río y cuando comenzaban a morir los peces, él se metió al agua.

¿Pueden creer que el que se la iba a robar se había fabricado una horqueta?

El abuelo comenzó a pescar y volteó a mirar al sitio donde estaba su mochila, y vio al ladrón.

El que se la iba a robar estaba tratando de coger la mochila con la horqueta, la enganchó y la sacó, y entonces el abuelo pegó un grito desesperado. I aa rü taã í na yuãchi, tümarü namaã ti i ñá, ta tùra arü. A ya tümawé na ngerüã – Ngüüü... küküree, küküree, nüna yea ti nárü.

Yeguamawaí niĩ ga ya kãũ, ngaaa

 Pa chautaa pa ngai yeruaga, nawe ta kurü dawenüű í tarü ngaű ű.

Yegumwaí niĩ niĩ ga ya kaü, ngaaa.

- Pa chautaa pa ngai yeruaga, nawe ta kurú dawenüữ i tarü ngaüữ.

Taküã notaküma ngü ña - Ñumaina namaã na kui ñaữ pa chautaa i ngema, ngema nabü rü kuta taretá ya naremü ya ta pe kuaine rü ñuachi ta ngeguma ta marü na yaguta namaata pe yüüeű. – Rü ta marü na yagu i ta peữ ta ta chaa kochaateű, ñaữaã.

Rükü yema naã, yema naã ya kaữ nüma ya kaữ, dükaã.

Aiküma nüwá ngüü, ngüü, ngüüchiggu, rü nga rü ñaa, rü takü ñaã takü ñaã poiekü.

Na ngemaka niî i ñuma pa chaueneegü i küna nuakü i toegu i chigi na ngoũ, rü nga na ngoũ, rü püwí, rü ữ ka, rü píwa u nana ãeküũ, küaná. Na boóã, erü nüna nana kaữ.





Fue a perseguir al ladrón, que salió a toda carrera, y él corrió y corrió detrás, pero no lo pudo alcanzar.

Y comenzó a gritar tras él: «¡Ooooh, mi nieto cabeza de boca arrugada, ten cuidado con nuestras provisiones!».

## Entonces dijo:

—Bueno, nietos, ya que se robaron la provisión, ahora quiero que limpien dos lomas, y cuando produzcan, quiero que hagan una fiesta con la producción. Cuando vaya a estar la cosecha iré allí, solo, a comer hojas —dijo, y al dar el grito, «¡Oooh, oooh!» salieron toda clase de animales, desde el guara y la boruga, hasta los gusanos de los plátanos.

Por esa razón es que, cuando plantamos algo, se lo comen el guara, la boruga, y el ratón, y los gusanos se comen los plátanos, ¿saben? Porque él se los ofreció a ellos.



## Ngiũ rü ba...

Nümaraã nachiüwa ba ũ i nüma a yima Iya Iya.

Buenu, ngemaữ wá niĩ, yeguã niĩ a yema na ügaữ.

- Rü ngü, ñatarügüű na nüna ta yuguű rü ta ya kuaiű ya wüí ya neremü, rü wüí ya –naane ta ù.

Yeguã rü marü tüna ta pumamé mé, küaná ga naa tana ùũ ga yema Naane. Nü ta dau a yema tumaka rü yema ni mugü ga nanüchaakü rü uí, pori guũma ga nanetü ga ñuma i toũ, küaná.

Yeguã rü tana tó, küaná, rü nüemaữ tüữ narü ú, küaná, ga naã nüna na ĩnuữ ya Iya Iya.

Kua marü naã na ngeüűneű, kü na marü nana gümetüütaaű a tùe niĩ iichi a chigù, na ĩĩchi a püwí, ya nga, kü nümatürü ga Iya Iya dü. Notaküã nena ya ngo, nana ngoatü, naatü.

Paa yeguã naã ta mu, küanaá i ngeguã.

- Paatá ngeữ waguữ rü ngeguá tama na i yabüữ, ñatarügü.

Ya que había sido robado, el lya lya se fue para su casa. Y para cumplir con lo que él les había ordenado, despejaron una loma e hicieron una chagra.

Y con la chagra ya lista revisaron la mochila y allí encontraron palo de yuca, que tenía una buena dimensión, tallos de caña, ñame, chonque y todas las demás plantas que hoy tenemos.

Comenzaron a sembrar las plantas que germinaron milagrosamente, ¿sí?, porque el lya lya cuidó la chagra con su poder.

Al crecer la mata de yuca comenzaron a ir a la chagra el guatín, la boruga y el mismo lya lya, porque él iba a comerse los primeros brotes de las hojas. Por eso es que, cuando sembramos, el venado se come nuestra yuca; eso fue lo que él se dijo: «Voy a comerme las hojas de sus yucas».



Ngope netá ya yeraã dü, i tana peegu a ya Naane arü ñuraüũ, ngequã niĩ rü ba.

Maraã tüữ na ya küaná, i ngeguã, küaná, yemaaeü yiiữ ga taka na ngoeĕkü ga nabü rü ngiã rü kü i yüüe, ta yüüegüraã dü.

Nüma rü yema na ũũũ ga nüma, tümaütawá ga guma Iya Iya. Tüma tama nüta kug ga yema yiũ ga tüma arü tùe ngo.

- Marü taerü ena i pe yabüü pa chautaa.
- Marü niĩ, ñatagügüü.

Tümarüã tama nüữ ta kua, naã nügü i narü ngetüü rü a tama na norí tümaka na ngoữrüữ niĩ, ñuma tarúữ taã niĩ. Yema tümatanü na ya aéữ.

Ñugu arü nüữ ku kua a yema ngiĩữ ga từeatü arü ngoruữ, a ya từe arü yorá akü waí, nabü ngoeekü ngeguma ni marü nukümaeka.

Wena arü ta yüüeũ i ngegumá, wenama ta yüüeraã, maraã niĩ mu ga naa i tana peoguũ, küaná.

Kü yeguã niĩ rü ta yüüema wena i ngegumá, ta yüüeraã dü.

- Ñumatama wena arü ngematá chaüü, ñaümaã.
- Charü yüütama niĩ, ñaữaã.

Ngeguã ngea na ũraã dü, ngaữ maã, tauemakümaã nügü ngema na na ngau.

Como eran muchos, decidieron hacer algo para ver si así podían tener producción. Comenzaron a recolectar el material sacado de la palma chonta y cercaron la chagra.

Ya la cosecha estaba lista para recolectar. Él hizo aparecer la comida, y entonces se dijeron «Vamos a hacer la fiesta».

Y el lya lya siempre se iba a estar junto a ellos, aunque no sabían que él era el que se comía las hojas de su yuca.

- —¿Al fin pudieron cosechar, nietos? —les preguntó.
- —Ya pudimos —le respondieron.

Ellos no lo podían reconocer porque se presentó como un joven, ya no como un viejito; ahora era como cualquiera de nosotros y se iba a estar con ellos para participar de la fiesta. Nadie supo que aquel era el que se comía las hojas de la yuca, el verdadero dueño, el que la había hecho aparecer.

Y tiempo después de todo esto que les he contado volvieron a organizar otra fiesta. En un año ya había palos de yuca, como para la semilla, igual que ahora, gracias al cercado. Entonces realizaron la nueva fiesta.

Y él dijo: «Ahora voy a la fiesta y voy a bailar», y se fue a la fiesta, y allí se encontró con don Luna.

\* La palabra tikuna tauema-kü, «Luna», es de género masculino.

Nuküma niĩ rüã nügü na ngaugü namagurüaã - ¿Ngetatáma ku ũ i ngeguma? ñaữaã.

Kü yema ga arü nguneĩgù numa naya na ũũüũ ya tauemakü, küaná.

- Taya ũyupÿ üne ya bama charú yüü, ngobü chaarü yüü, ñaũaã.
- Ngiãrüwai ngema ta í taa tauemekü, ñaüaã.
- Ngiaãkü, ñatagüữaã.

Ga nama na ĩ nama na ĩraã, na ngemata ga natüakü ga airüguma nüikatama nawá na aiyaüũ ga Iya Iya.

- Ngiãkü nuta aíyagü, ñatagüüaã.

Kuna augatanü ga tutu, ga íta yüüegüü. Buenu, ngeguã niĩ rüaã.

Marü na meechi rüaã nawá na aiyagüaã. Ñumaita ¿takü chogümaã chaüu? Ñaũaã.

- Rü ta chaugü i cha üüchiữ nuta, naữaa i ngegua.
- Ngü, ñaữaã. ngükua , ñaữaã.

Takürüã, chu chu, tuu nuữna tuuaã, nguachiaã ga norü tüe.

Kuka ¿taaküü ga yeü na wagü?

A yachi nua na ũ rü na ae, rü chi na ngaũ rü nügüchi yema na g gü tùeatümaã.

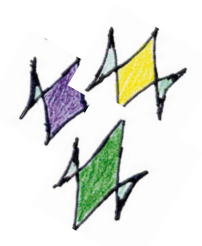
Yeakã niĩ i na tuuchiaữ ga naiga narü tüe, yeguma chi nuữ tá kua küraữ, küaná.

Ngü naã niĩ, naã niĩ i torü tùe ngoũ, ñatarügùgü küraũchi, küaná. Buenu ngeguã niĩ niĩ rü... ¿Sabían que en aquel tiempo don Luna estaba en esta tierra? Se encontraron en el camino.

- —¿Para dónde vas? —le preguntó.
- —Voy al cerro en donde está la flauta de la fiesta de la pubertad, voy a bailar —así le contestó—, voy a bailar el baile del motelo.
- —Don Luna, ¿vamos juntos a la fiesta?
- —Vamos pues —le dijo, y comenzaron a recorrer el camino y encontraron un lugar en el que el lya lya se bañaba solo.
- —¿Nos bañamos aquí? —le propuso, mientras en el lugar de la fiesta ya estaban sonando los tambores.
- —Está bien —le contestó don Luna, y se bañaron juntos.
- «¿Y ahora qué voy a hacer conmigo mismo?» —se preguntó—. «Creo que voy a sacarme todas las tripas».

Al mismo tiempo actuó y ¡zac, zac!, se sacó su tripa.

¿Saben por qué hizo esto? Porque si en la fiesta le llegaban a decir «ven a tomar», entonces él, borracho, podía vomitar y saldrían las hojas de yuca que se había comido, y esto lo podría delatar; por esa razón se sacó su segunda tripa, para que no pudieran saber quién se había comido las hojas de la yuca.



- Kü kuí arü taa tauemakü, ñeữ kumaã cha wágü, ñaữaã.

Düna yiechaukü naã tarüữ taã ya tauemakü naã na wüí rü tüeaữ, küaná.

Ni ũ nakaraã taã, tuu tuu tuutaã nana tuuchi 'aaii'

- Taũta pa lya lya, ngeũ chomaã ku wagüũ.
- Ta cha yù, ñaữaã ga tauemaküaã.
- Ngu, ñaūaã ru i ya mukuchiaãu i ngeguã.
- Marü rÿ ngiã rü kü waí i ñuma rü i ta choõchi rü ta aegü, ñaũaã.
   Ngita choochirüaã.
- Numagüema pa chautaagü...
- Numae.
- Nomatawaí i ngobü arü paü, natagüũaã.

Na ngobüwá na yüüegüküã yeguã.

Rü tutureemareaã ga tana từ ga Iya Iya. Nümaraã ya tauewemaküraã tana tüữrüaã.

Tutureemaraã ga ni yüüaã.

- Kü yoniaã ñuma, tama niĩ ta kuạ nachi uyiĩũ i toru ngoũ, ñaũaã Tama niĩ nuũ ta kuạ nạ chiuyii ũ i toru ngoũ, ñaũaã.

Ga nügümaã niĩ auãchi ga naã i na tuuchii arü tùeaũ.

Yemaka niî ga nüễ ya u. Buenu, ngeguã niĩ rü kü chita wüíkaễ aetanu kü yüütanükü.

- —A ver, don Luna, voy a hacerte la misma cosa —Pero Luna tiene como nosotros una sola tripa, ¿sí? Él comenzó a destriparlo, ¡zac, zac!
- —Ahhh, ahhh —gritó don Luna—. No hagas esto conmigo, lya lya, que me voy a morir.
- —Entonces vamos a la fiesta —le contestó mientras le regresaba la tripa a su lugar.

Y así subieron y saludaron diciendo «buenos días», a lo que les respondieron todos: «Buenos días, sigan y participen de la fiesta del motelo», porque la fiesta era en homenaje al motelo.

Entonces Luna pensó: «Ahora es que lo voy a denunciar, porque ellos no saben que este es el que se come las hojas de su yuca. Eso le pasa por haberse apresurado a sacarme la tripa».

Y les brindaron bebida al lya lya y a don Luna, y hubo toque de tambores y baile al son.

Esa era la razón por la cual lo iba a denunciar ante todos. Bueno, ustedes saben que cuando, en aquel entonces, había una fiesta, iba mucha gente.

Nuküã narüü narüü kü yaemaã nüü ya uü ¿tama yiĩú i naa nüü pe kuáü naã perü ta akü yiĩü a naã? Ñaúaã kü ya taumaküaã. ¿Erüná? Ñatagúüaã.

- Naã nüwá niĩ a perü uwanü i perü tüe ngoũ, ngatagüũaã.
- Kui aikümaũ, ñataguũ, aiküma niĩ ngema taã ngeũ chomaã nawagü rü ngemakü ya norü tüe rü ngema na ngü ñaũaã.
- Kuka taküka, ya chií kü nana aeeũ rü na chianaakü yema china, yema chi nüũ ta kua, kuakuma, nüta kuaküma ga guena, nguü ñaũ i ñeguma.

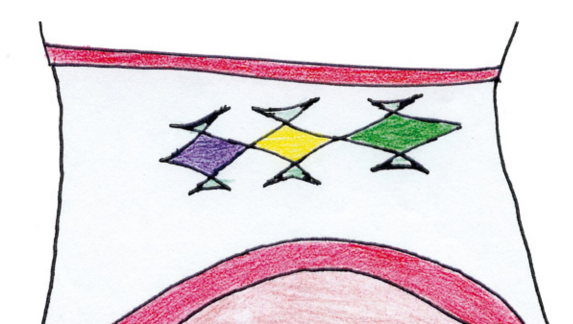
Yea naü ga tare ga ngetüü yea awénaã, weeraã wé, nawá na ngugüü rü guma ga tüe rÿ yema ku nguüü, takü niĩ ngeguã rü paa tarü taua neta dauraã, tügüna tana waũraã, yéataa tana wína, ngüü, tüeátürika.

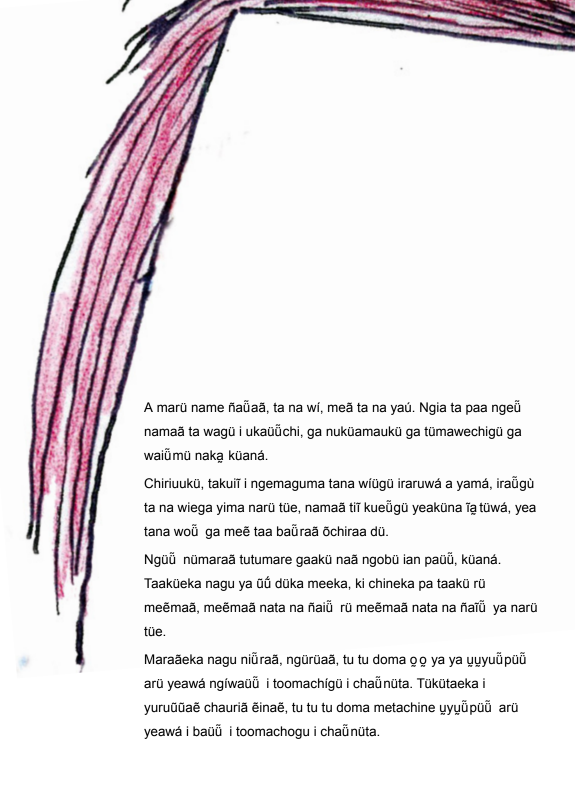
Después de un buen rato se decidió a contarles.

- —¿Ustedes no saben quién es este? —les preguntó Luna.
- —¿Por qué? —le contestaron curiosos.
- —Este es su enemigo, el que se les come las hojas de su yuca.
- —¿Es verdad?
- —Él quiso hacerme un mal, en medio del camino. Hay una tripa que está allí, flotando. ¿Saben por qué?, pues porque como sabía que le iban a dar de tomar, al vomitarse hubieran descubierto que era él.
- —Pues vamos a verlo. Vamos a ver si es verdad.
- —Es verdad, ¿para qué los iba a engañar? —les dijo don Luna.

Se fueron dos jóvenes, caminaron y caminaron y llegaron al lugar indicado, allí donde estaba la tripa flotando.

La revisaron, la abrieron y encontraron que adentro solo tenía hojas de yuca.





«Ahora vamos a revisar bien y a sacarlo todo. Vamos a hacerle una maldad a este maldito», dijeron al comprobar que las tripas solo tenían hojas de yuca.

Y entonces decidieron tasajear la tripa en pedacitos, prendieron fuego en un rincón (¿sabían ustedes que antiguamente la gente cargaba sus ollas de barro?), la condimentaron con ají bravo, y prepararon mazamorra en sus vasijas.

En ese momento el lya lya estaba entonando el canto del motelo, ¿sí me entienden?, y dijo «ahhhh», porque empezó a sentir dolor, le comenzó a arder el estómago, por el ají que le echaron a la tripa.

Al sentir el dolor comenzó a decir, en forma de canto:

En el palo donde me sentaba está mi tripa, tun, tun, tun.

Y ahora voy a morir, tun, tun, tun.

En una planicie en donde están preparando mi tripa,

se rebosa en sus ollas mi tripa.

Oo ta, ta, ta, así eees.

Aa marü maeeka, marü nagu niĩ uuchi, aa tu tu yüüü marü taã kü peí ñaū̃aã.

Kü paa i chiũ ñaũaã, yerütaã, na ngaũraã, ngota kuã í niĩ ũrüã.
 Ngiã nawé, nawé ta ngegürüaã.

Yerüta, yerüta chütachinü ga naa na ngaüű, küaná, ngerüta chútachinügú chigü, yerüta, yerüta marü na ngaikama, küaná ga guma narü tùe, na yeű nawagüű ga aĭrü guma nüika yerü, küana.

Ni ükuükü yeguã niĩ rü marü nüữ ya ngaikaữ ngea poíaküna. Yemaaküna, ngürüaã. Tüma ga taã nawé taãgü.

Nüma taã ga tauemakü, bemamaã, ngürüãtü taa numa tü taa numa, tü taa numa ngekü ga kurü tùe marü dueẽ na ngo.

Buene ngeguã niĩ marü na chutachinü i ngegumá tü taa numa, tü taa numa da küma ĩãemare rü ya uneta etüachiũ ga kowü.

Yeã nüna tayugüraã pü, pütaa ma rü i tama ngeãchi rü wãĩ tan ngo.

El dolor ya lo estaba dominando.

«Oo ta, ta, ta, así eees».

—Ya no puedo más, sigan ustedes con la fiesta. Yo ya me voy.

Así dijo y se fue. Y los otros dijeron —vámonos tras él.

Salió tambaleándose porque estaba borracho y, al aproximarse a donde estaba su tripa, estando él solo, siempre hacía lo que hacía. Cuando se acercaba a donde estaba su tripa, él la llamaba y milagrosamente se acomodaba en su sitio.

Ya estando así, como a la misma distancia a la que está aquel plátano, así, a esa misma distancia, y los demás que lo seguían, también Luna, con mucho cuidado, entonces él comenzó a decir: «Tripa ven, tripa ven, tripa ven adonde está tu dueño», pero ya se la habían comido.

Bueno, entonces ya estaba muy débil, y decía, «Tripa ven, tripa ven», y ¡tan!, cayó temblando y cambiaron de color sus ojos de venado.

Inmediatamente lo mataron, lo llevaron a su casa y se lo comieron.

Y así termina la historia del Iya Iya.

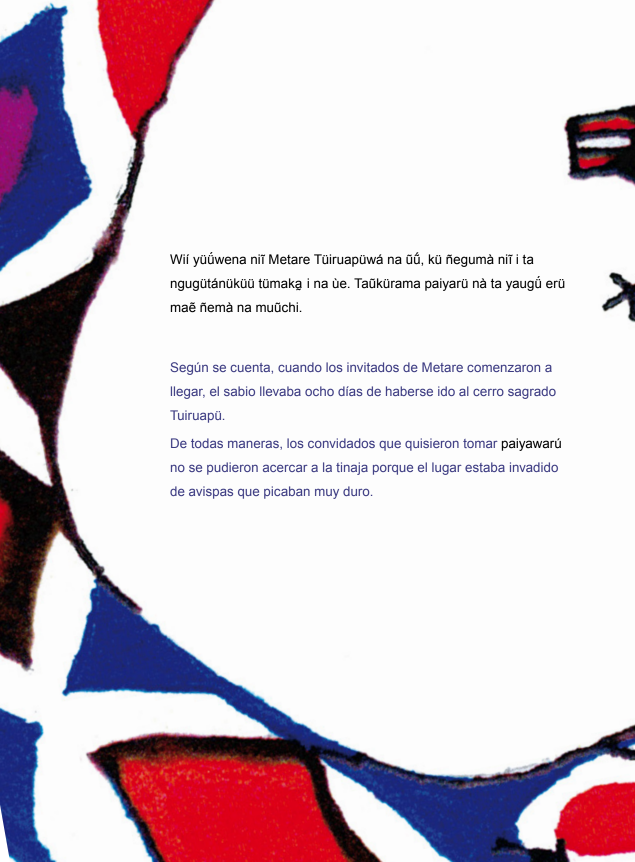




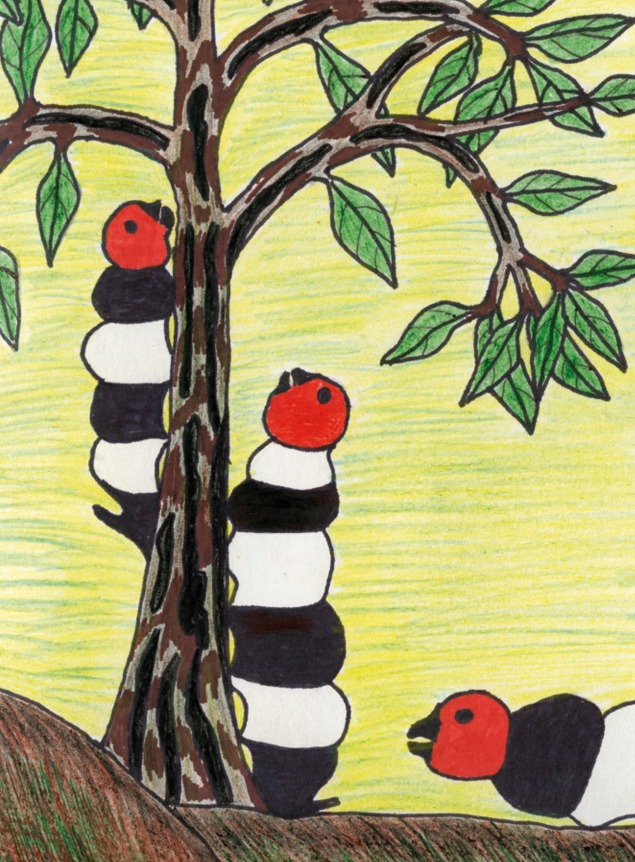


Nüũ ta ugugù rü Metarewá nina ũú wiyaechigarü rü yüüechigà, yima niĩ tamaa na nguẽĩkü, erü norü narü memaẽ, ñemaka niĩ ñuma ta wiyaegü yüüchigagù.

La historia dice que los cantos y alabanzas fueron inventados en tiempos muy remotos por el sabio Metare durante el ritual de la pubertad; él nos infundió eso, ya que los antiguos abuelos tenían otro tipo de cantos. Los de Metare eran mejores y se difundieron de generación en generación.







Ñema na ñemagü naẽīgú, ãtapegü, pawügú, maĩkugü rü tóomachigügú paiyawaru arü àwa ĩť, ñemaka niĩ i na chíchamügüü taunekuwá na ngugù, erü Metare arü paiyawaru ta àgü.

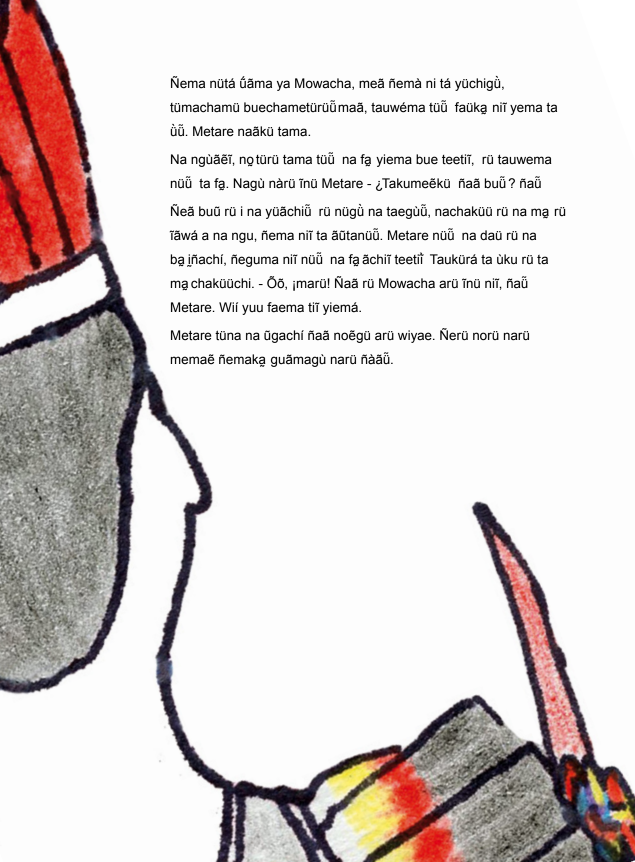
I ta ngugütà yaanewá ni ĩẽ, Ichaküãgü rü Chiatüküãgü. Nüễ ta daugù paiyawaru, no türü taũkürá nà ta yaugú, erü ñema na muũchi maẽ tüễ chikü.

Yima paiyawaru rü marü tomeepù yuú naetu naguku niî, maru na yichiî ru na pá.



Culebras, arañas, micos y otros animales, todos habían venido a probar el masato *paiyawarú* de Metare y es por eso que algunos cambian de piel una vez al año, cuando se conmemora la fecha en que tomaron por primera vez, así como lo hace la capirona con su corteza. Así mismo llegaron otros que venían de muy lejos, de Tarapacá, en el Putumayo. Aunque vieron el *paiyawarú* tampoco pudieron acercarse por culpa de las avispas.

Además el *paiyawarú*, que ya llevaba ocho días en esa vasija, estaba podrido y mal oliente.



Mowacha, la mujer sabia, venía en otro grupo danzando disimuladamente, de última, con una máscara que representaba la cara de un niño para que no la descubrieran. Metare, el más sabio de todos, desde el lugar mágico donde estaba, no la reconoció aunque se quedó pensando en quién sería ese niño. Nadie reparó en el pequeño enmascarado que danzaba solito, y lo dejaron tranquilo.

El niño enmascarado danzaba y daba la vuelta para entrar, pero su brazo era tan largo que no pasaba por la puerta.

Al ver esto Metare se preocupó y pudo descubrir quién era. «¡Ah ya!», se dijo, «es una mujer disfrazada de niño, es Mowacha, la mujer sabia».

Como Mowacha también tenía mucho poder, alcanzó a meterse con una totumita a sacar *paiyawarú* de a poquitos y se lo dio a probar a los hijos y a la mujer de una familia de buena fe que se hallaba instalada cerca del lugar. Después, ella misma tomó y con eso descubrieron el camino por donde había viajado Metare, y fueron tras él.

Para eso era el *paiyawarú*, para que quienes llegaran de últimos pudieran descubrir la ciencia de la sabiduría.

Y así, los que sucesivamente fueron tomando *paiyawarú* de buena fe conseguían encontrar el lugar sagrado donde estaba el gran sabio Metare.

Toguã ya duētagù mekümaē ñéma ta ngugüũ, no turu yagú tuũ ta mugü yiema tümamakügü. Mowacha ãchamüākütaã wií ngaweãkügù paiyarú ta yauãmaüũ, tümamakügünà tana ãchigü, kü tüma naãkü wíwena, ñeguma niĩ náma ùũ Metare nagù ữú, kü tümagù ñemagù ta ĩĩ, nemaãkü nawé tarü ngugüũ.

Otros que estaban por ahí se arrimaron a mirar dentro de la tinaja y vieron flotar algunos gusanos. Muchos de los que sintieron asco, y decidieron regresar a su lugar de origen sin probar, más tarde se convirtieron en seres injustos y malvados que no respetaban lo sagrado; varios se transformaron en arbolitos que a los tikunas no les sirven para nada.



Daa paiyarü rü woetama duãtagü i wíwena i ngugüe arü àruũ niĩ, ñegumá nüữ ta faeữ kạ ñama tàküma.

Yiema duẽtá nüễ anétae paiyaru meã nawá ta ngugü waĩmù ùtuễ Metare i maễwá. Yiema ngàikamana rü daunüe paiyaruwá ta oegagú erü na õmichiã.

Ta ñemagü yiema írakü yaugüe rü maẽ i taũwá na ắchigü, yiematagü niĩ Metareĩtawá ngùgüe, kü yiemagü nawá rü oegàgüe tumachikaka ta woeguũ erü tama meã ta mae, chieĩ tümawá na ñèma. Wií yüü ngupetüũ, nàrü ügüũ naĩ íragüũ. Ñaã rü yiema duãtaguka niĩ, yiema tama na õgüeka niĩ, rü chie arü ĩnüegüka niĩ.

Nüũ ta ùgugù rü naã dea rü duũũ i chieĩ ùeka niĩ, yiema ngoweéka niĩ; yema na üũ porí, koka, ayahuasca rü toõmachigú. Yiemá írarüwá nüũ ànetae naãkü nüũ ta faũ tàküma meĩ.



Los que sí se atrevieron a tomar sacaron un poco y buscaron un lado sin avispas ni plagas para tomar tranquilos; ellos también se encontraron con Metare.

Y dice la historia que de ahí también viene el saber de los chamanes, así como la planta del tabaco, la coca, la ayahuasca y otras.

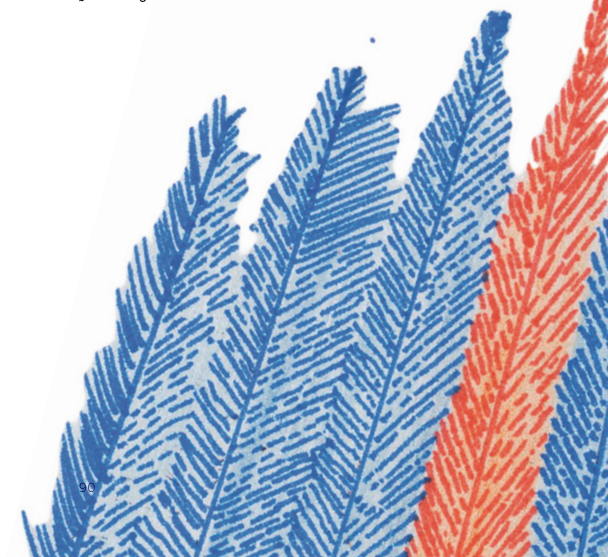
Todo provenía de ahí y el que probaba *paiyawarú* en seguida descubría para qué servía cada planta.

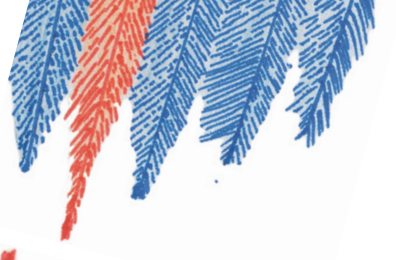
Así llegó el poder de la ciencia al mundo tikuna, la ciencia de aquellos tiempos. Todas las plantas medicinales surgieron del *paiyawarú* de Metare; algunos sacaron semillas y se las fueron enseñando a los demás.

Ñemaãkü na ngoũguũ ñema ngoweechigà tatanüwá, Metare arü paiyawaruwá niĩ nguũmá na úgüũ. Tumaẽchigü naãkü nachiré ta yauũ, ñemaãkü duãtagumá tana nguẽchigüũ. Ñuremare niĩ naĩgü i üü dawé arü meewá meΐ, kü na ñemaũ tá ngoweewá meĩtà. Ñemakü niĩ ñuma tawá na ñèmaũ Metare rü Mowacha arü fa.

Daagü rü wone í tuűwá nina maeĩ, erü na ngue nawá i fa, nümagü rü na chüpétütanü, tama na yue, erü i na nguẽe wií maú, erü tama na nawaegú Magutagü ta yueĩ, chi na yeerawá na ĩnüka.

Ñaã ĩnü rü Metare rü Mowacha tüna ãữ niĩ, nuữ fauka niĩ, yeama na ĩkạ torü buữgü.





Dentro de las plantas medicinales hay unas que sirven para curar enfermedades y otras para hacer conjuros. El mundo se apropió de la sabiduría de Metare y Mowacha.

Metare y Mowacha se fueron a vivir donde derribaron la ceiba.

Ellos estudiaron la ciencia y se transfiguraron; no están muertos, solo esperan un buen momento para reaparecer porque no quieren que el pueblo tikuna se muera, sino que surja y progrese.

Así culmina la historia de las enseñanzas que nos dejaron Metare y Mowacha, para aprenderla y contársela a las nuevas generaciones.

\* La historia de la ceiba ocurre antes de la aparición de Metare y Mowacha. Del tronco derribado de la ceiba surgieron los grandes ríos del mundo, como el Amazonas.





Naãkü niĩ na ùguữ Mutí aru yuuechigà.

noturü narü naeıgüerura gü ngu ma.

Noẽgü nüữ tá ugugù rü na ñemá wií duữkü fenewá ắkü, ñeguma i namagù na ữgù natanügù narü ĩnü, nuachi ngeĩrüữ tá na chamütá na ùữ, yüüwá na ngeĩka, norü ĩanewá ùữ ta. Ñema yüü rü wiíae pae meechiechiĩ niĩ.

Marü nàtapa arü yawá na ngugù naãkü naĩchimegù taũgù narü ngụ tổ, núküüchima na chiữ rü na ũáchiĩ, ñeguma niĩ ngùrü na ĩáchiữ rü na ngomüachiữ waimü, ñenguma niĩ nüữ na ĩnüữ nina kaguữ rü na wiyaeguữ, nüma rü tamã nüữ na muữ rü naka na dauwama, meãmá yema na dauwáchigü rü namaã narü ữ amaữ. Ngurü takümeẽ naka ñéma kaữ rü ñema na ükuữ, nüma rü tama na üữ na muữ. Yéma nữ na daú guữraữ duữgü, duữchiregü niĩ

Así comenzó la danza del colibrí.

Un hombre que salió de cacería iba pensando por el camino en su familia y en unos trajes que debía conseguir para una fiesta de la pubertad que se realizaría en su pueblo, dedicada a una joven muy hermosa.

El hombre llegó a un lugar lejano y solitario, se paró a reposar en un árbol y después del descanso continuó su camino; pero al rato sucedió una cosa asombrosa: la tierra comenzó a volverse muy blanda y, aunque al mismo tiempo escuchó unos gritos y música, no sintió miedo; siguió caminando lentamente, mirando a todos lados, hasta que se encontró con una cueva. Algo inexplicable le decía que entrara y lo hizo sin tener miedo.

Ñeguma niĩ yéma nüna na kaữ - ¿pema rü takü nuã ta pe ùe? naữ.

 Tauma rü togü i ta mégü yüüka kuchianewá ùi tá, ñagüi nümagú.

Tama nüữ na kuạ ya ní ñanarügú nüữ - pemarü tama pena ta ugú...

-Tomagü rü ñematá ĩãmatá, ngürümaretá ñema ta ngugú ñema yüüwá yiema paeká, erü, tóũ na ñema wií yüüũ fa üchikú. Ñagüũ nümagü.

Nüma naãkü i na kaamaũ – ¿takükü niî yima rü takü niî naegà?

- Naegà rü Mutí niĩ, yimata niĩ guũgumatá paeĩ ùmükükứ rü tümaã wiyaekü, no türü tuma rü ta wiyaetatà niĩ, naữ nümagü.

Ñeguma norü nguneĩwá na ngugù yüüchiga, naãkü yüüpatawá ta ãũtanüũ yiema duãtagú. Ta aegú, wiyaegú rü i ta gạ jñachitanüũ.



Adentro vio gente de toda clase. Tenían cuerpos humanos, pero cabezas de distintos animales; entonces les preguntó:

- —¿Ustedes qué hacen?
- —Estamos preparándonos para el ritual de la pubertad que se realizará en tu pueblo —le respondieron.
- —Ustedes no están invitados —les dijo confundido.

—Nosotros iremos; es una sorpresa que tenemos para la bella joven. Tenemos al mejor bailarín.

—¿Quién es? ¿Cómo se llama? —les preguntó el cazador.

—Se llama Colibrí —contestaron—. Él es quien acompañará a la muchacha y le cantará, pero ella también tiene que cantar.



Nukümaüchima nüü ta înüeî, ñema üāwa nina āgātanü rü i na kaetanüü. Na ngogachigü rü ãürichigüma. Marümá na ngaîkachigüü.

Ñegumá nüữ ta daugüữ yìma feneẽkü ñema nina gataữ rữ numachí Mutí ñema nina wiyaechigüữ.

Al llegar el día de la fiesta, la gente del pueblo estaba reunida en la casa sagrada bebiendo, cantando y bailando. En un momento todos empezaron a oír que algo venía sonando en el monte; escuchaban gritos y poco a poco los sonidos se percibían con más fuerza, se iban acercando. Cuando se asomaron a ver qué pasaba, la gente se dio cuenta de que los animales de la cueva traían cargados al hombre cazador y al Colibrí.



Ñegumá nüữ ta daugüữ guữrüữ naẽĩgừ. Yüüpatawá na ngugứ rữ néma i na yuuchiữ yima Mutí, neguma niĩ woreküka tumapaữgù na gaí rữ tumama na wiyaeĩ, tüma worekữ naãkữ nữữ ta ùgachiguữ.

Ná ñéma nüữ ta daugüữ i toamachigü naẽĩgü, na ñèmaữ munú, maĩku rü toomachigügü worekükawéna i úgüữ.

Nuữ ta ugugù rü Mutí niĩ worekuma i wiyaekü, ñegumá paema ta yüüegügù.

Ñemaãkü niĩ na ngoũguũ toügüchiga duẽtatanüwá, ñegumama niĩ torú ọ́ſgü rü noẽgü ta na ùchigagüũ nguũguma ta yüüegù.



Venían animales de muchas clases: jaguares, micos, osos, tigres. Al llegar a la casa, el Colibrí brincó dentro inmediatamente, sacó a la bella muchacha del cuarto donde estaba encerrada y empezó a bailar con ella.

Le cantaba y ella hacía lo mismo; otros animales, como el grillo, el mico, iban detrás. A partir de ese día, el primero que baila con las jóvenes en el ritual de la pubertad es el Colibrí.







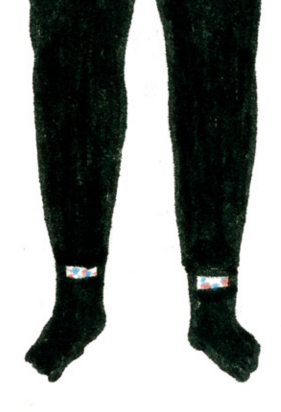
## Airumaküchii El tigre del agua

HISTORIA NARRADA Y TRADUCIDA POR ABEL ANTONIO SANTOS Núküma nüữ na ugugù ñama tatüanaküwá na maẽ awanegü, kukamagü, düágü, maiyúgü, yowàgü, duãtagü rü toomachigügú i duũgú.

Yagù ta peatanu yiã dua tágu, tuma aru îpata taunegù ta peatanu, yeguma ru ngue ru naemumárika niĩ taru au ū tanuu, ñemaāku niĩ tuguka taru uguu, ēru ñeĩka niĩ ñemau núkuma ñama aru naanewá.

Kana i wia nguneĩgù, wií duũkü yüü na ùũ. Wií i tauwemakü naũpa naãkü tarü ùgüũ, tüna ta ùchigüũ ya duạ tá tüma arü ĩpatawachigü ñemachigüe.





En el pasado, las orillas del río Amazonas estaban pobladas de indígenas, entre ellos omaguas, cocamas, cocamillas, mayurunas, tikunas y yaguas.

Los tikuna vivían distantes unos de otros, en casas grandes llamadas *ĩpata*. La única forma que tenían para comunicarse era a través de los ríos, y sus canoas de remos eran su medio de transporte.

En cierta ocasión una familia tikuna se disponía a celebrar el *yüü*, el ritual de la pubertad femenina. Una luna antes de la celebración, el dueño del *yüü* salió a invitar a los tikunas de las otras casas grandes.



Nawiīmaā niī na ùgüchigù rü na ìburiechigü, īpatawá i na nguchigüũ wá rü i na üe rü é ñema na üchigüũ, yimaã ta echinagùgüũ ka.

Gùemaã íburiữ ta ĩnuữ... ñemà ni na ìachiguữ.

- ìburí ììì, ìburí ììì ìburí ìììì
- iburí iii, iburí iii iburí iiii...
- ìburí ììì, ìburí ììì ìburí ìììì
- iburí iii, iburí iii iburí iiii...

Marü guũma na memaré yüü arü ngùneĩka; na mé õna, paiyawaru, chaũ, nachamü rü naruanegü.

Norü nguneĩwá na ngu... rü i ta ngugütanüküü ya du $\underline{a}$  tágü...

Yüüka ta ngutaküe ya dua tagü, ñéma tügù ta daugüũ ya oítagü rü tümatanüüchigü üpaãna taugüma tügù i daugúchigüe.

I ta ka iñachitanüũ, ta àegü, ta chibüe, naãkü tana ùchigagüũ meế ãne, na ùũ ka rü guũma i ñemaüũ ka ñama arü naanewá.



Mientras iba navegando en su canoa para invitar a los otros tikuna, soplaba el **iburí** hecho de corteza del árbol iburí y en cada *îpata* entregaba huito para que se pintaran y se diseñaran figuras en sus caras según su clan.

Todos escucharon el *ìburí...* 

iburí iii, iburí iii iburí iiii
iburí iii, iburí iii iburí iiii...

Todo estaba preparado para los días del ritual: la comida, las máscaras, los utensilios, los atuendos y el *paiyawarú*.

Y llegó el día y llegaron los invitados.

Se reunieron los tikuna en torno al ritual. Allí se encontraron los abuelos y los familiares que tanto tiempo llevaban sin verse.

Danzaron día y noche durante tres días; bebieron, cantaron, comieron, y de esa manera festejaron la purificación, la renovación y la abundancia del territorio y de los recursos naturales.

Ngeerüe aíe paiyarumaã rü tüè arü chaữmaã. Guema ta meẽgü erü tauma na ngupetütaerù yüüetüwá tomeẽpü i nguneígù i gúű.

Guũma i nachigàwaruũ, na ñema i ngetüũgü norü ngeeka i daũ. Ngeĩrüũ rü na ũreegü, tama nanatü nüũ i kuaũwá, ñemaãkü ni na a ma guũ...

Yüügù arü nguneîgù yìã ngetüükü Wãchiãũ kü kowakaã, wíae paeî na ngee Mepüüna tümaegà arukaãtiĩ, na nügüwaegü rü nügüữ tawá na ĩĩ rü nügümaã na maẽĩ.

Îpatawá cha ũ rü chautanügümaã nüễ cha rü ú, tümaã nü cha rü ú kuũ cha ngẹẽ rü naĩ tauwemakütá nua cha ũ, ñegumata niĩ kunatümaã cha rừ deaũ, ñaữ Wãchiãũ kü.





Muchos se embriagaron con *paiyawarú*, todos estaban alegres y no sucedió ningún incidente.

Como en toda celebración, los jóvenes buscaron a sus enamoradas. Muchos de ellos huyeron con sus parejas, sin consentimiento de sus padres, y así conformaron sus familias.

Durante el ritual, el joven Wāchiãũ kü, del clan garza, se enamoró de la joven Tapüüná, del clan cascabel, y se comprometieron a estar juntos para toda la vida.

## Dijo Wãchiãũ kü:

—lré a mi casa, hablaré con mis padres y les contaré que me he enamorado de ti. Regresaré por ti en la siguiente luna... y hablaré con tus padres.

Ngü ñatagüü ya Tapüüná.

Ñemaãkü niĩ.

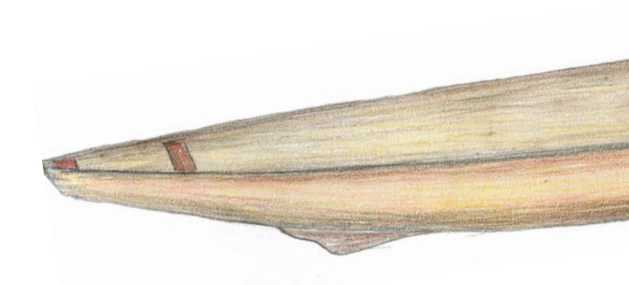
Pa chaunatú ñema yüüwá tüữ cha ngẹe Tapüüná, pae mekümaẽ, ta togüwae rü tümaã cha amachaữ, ñaữ Wãchiãữ kü ùkueĩ... taugutaã tüữ i kü taữ rü tüữ i dàù.

¡Na me niĩ pa chaune! Pa chuane... na me niĩ... marü nüữ kü kuạ kü puraküữ, choniẽĩ, kueneĩ, ĩpata arü ù, nạ emü rü ngue arü ù. Namaã kuữ ta.

Ñuremare i nguneĩ ngupetüữ... Tapüüná naguta rũ ĩnügù rũ Wãchiãữ kũ tüữ na womaēmare.

Wií nguneĩgù yaanekù i na ngùũ ya Wāchiãũ kü kü wíkanama Tapüünátümaã na deaũ.

Kùaküka niĩ nuã cha ũứ rü tümaã cha ãmachaũ, ñaũ Wāchiãũ kü. Na me niĩ nüũ kü kua purakü, toe, chonie rü kuenee. Meã tüna na dàu ya chauwakü rü taũtá tüũ kü ma mareĩ... ñatagüũ Tapüünátü.



Tapüüná aceptó estas condiciones.

Así fue...

Al llegar a la casa de su padre, dijo Wāchiãũ kü:

- —Papá, en el *yüü* conocí a Tapüüná, una joven amable; nos amamos y quisiera que ella fuera mi mujer.
- —Está bien, hijo, está muy bien. Sabes trabajar, pescar, cazar, construir *îpata*, remos y canoas. Te aconsejamos que jamás abandones a tu mujer. ¡Ve por ella! —dijeron sus padres.

Como pasaron días y días, Tapüüná llegó a pensar que la propuesta de Wãchiãũ kü había sido una mentira.

Hasta que un día, en la tarde, apareció Wãchiãũ kü y directamente fue a buscar a los padres de Tapüüná.

- —Vengo por su hija para que sea mi mujer. Quiero casarme con ella —dijo Wāchiāū ku.
- —Si sabes trabajar, cultivar, pescar y cazar, está bien.

Eso sí, vas a cuidar de nuestra hija. No la maltrates

—dijeron los padres de Tapüüná.



Naãkü ta ngutaküe Tapüütanü rü tüna tàna ãchigüễ tüma arü girüễ kueneerue, chonierue rü purakürue. Tümanatügü naãkü wií a naane tüna ta kaüễ namaã ta maeîkg tüma arü ta ùyaní. Ñemaãkü niĩ.

Marü ñuremare taumemakü ngupetüữ rü naãkü ta ãmatüweĩ ya Tapüüná, wiítaã i tauwemakü tüữ tauữ ni ta íraaküchaữ.

Naweĩtá niĩ õna ta dàũ kurü íraaküũpa. Nguemana ta ùngü ẽrü tane ta na aiyà rü ta na eenè, ñaữ Wãchiãữ kü naữ taguẽĩ.

Ñematá niĩ ĩí yìma na taa Demachatüwá, nüữ na ugugù tauweema ñema ta ngú rü ne múűchi choní rü naeĩgü, ñaữ Wãchiấữ kü.



Aquel día, ya en la noche, los familiares de Tapüüná se reunieron para festejar la nueva unión conyugal; cada uno de ellos les llevaban de regalo elementos y herramientas de caza, de pesca y de trabajo. Los padres les obsequiaron una chagra para que se sostuvieran mientras levantaban algo propio.

Así fue...

Al pasar varias lunas, y ya estar Tapüüná en los ocho meses de embarazo, Wãchiãũ kü tenía que festejar, según la tradición, el ritual del nacimiento, pero él estaba preocupado por la comida y así le dijo a su compañera:

- —Antes de que nazca nuestro hijo, debemos reunir mucha comida para celebrar su nacimiento. Hay que invitar a los vecinos para pintar de huito y bañar al bebé.
- —Vayamos al lago Demacha; casi nadie ha llegado hasta allá pero, según dicen, hay muchos peces y animales para cazar.

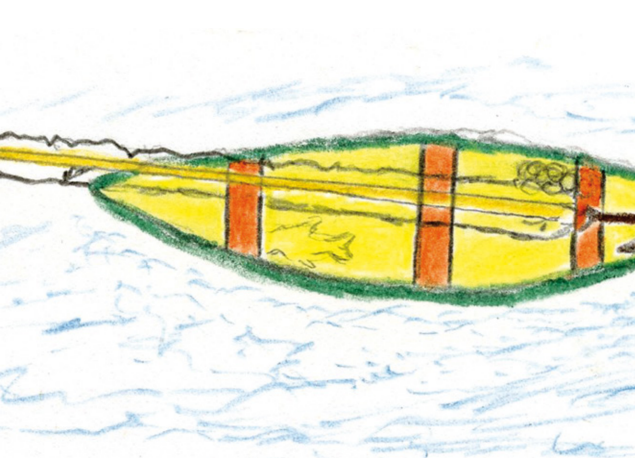
  Wãchiãũ kü preparó lo necesario para el viaje, alistó las herramientas de pesca y caza.

Nüũgü na meẽ Wāchiãũ kü, chonieruũ rü kueneruũ i na ngèĩ. I na na ngé norü íẽ rü óchagune ainümaã chaugüne, würá nanemaã rü toomachigùgü. Na ũachi nama ma i āmatüwàe wiaí tauwemakü tüũ tauweemaã.

Na ãgü rü na ãgü, tare arü ngùneĩ rü yaanekü i na ngugù yìma na taawá. Kü Wachiãũ kü paãma apataũ ni na ùũ rü yimagù chütakü nüũ ngupetüũ ka.

Tóo arü nguneĩgù, eĩwá, meĩne ấpataữ ni na ùữ, yiamá ùnagüne erü ai ñema na múchi.

Marü nüü na ngugù yima ãpataũ naãkü choniewá na ũú, muũma i nàẽĩ. Takü na nagü rü toomachigü narü yukürà, yiema nama naãkü pechinaã ta mùũ, choni rü namachi yuküratanüüchiĩ.





Llevó cerbatana con sus dardos envenados de curare, arcos con sus flechas y otros implementos. Zarparon a la aventura con su amada Tapüüná embarazada.

Remaron y remaron, y al segundo día, en la tarde, llegaron al lago Demacha.

Wãchiãũ kü levantó rápidamente un refugio para pasar esa noche. Al día siguiente, por la mañana, construyó una choza apoyada en altas estacas para protegerse de los felinos que abundaban en ese lugar.

Al terminar la choza salió a pescar y, como era tan habilidoso, logró una buena pesca. Asó algunos pescados y a otros los partió para echarles sal, mientras su mujer tejía canastos o paneros para empacar la pesca y también la carne de monte salada.

Tòo arü nguneĩgù naãkü kueneewá na ũắ, namaã i na ngùũ nakümachi, kowümachi rü ngunümachigü; na yuküra rü takü na nukú. Ñema ngùeĩwena na ngùũ erü marü nüũ na mú choniwetaũ rü namachiwetaũ.

Nachigametaã niĩ, rü nama ta ngunekaữ rü ñema ta íraakuữ. Wía i bùkü, na meẽkü erü na nane na bù.

Naãkü Wãchiãũ kü naaneĩ na kaüũ erü nane na yatü, nüma na naweĩrüũ.

Nachigametaã niĩ, rü nama ta ngunekaữ rü ñema ta íraakuữ. Wía i bùkü, na meẽkü erü na nane na bù.

Naãkü Wãchiãũ kü naaneĩ na kaüũ erü nane na yatü, nüma na naweĩrüũ.

Ñemaãkü niĩ.

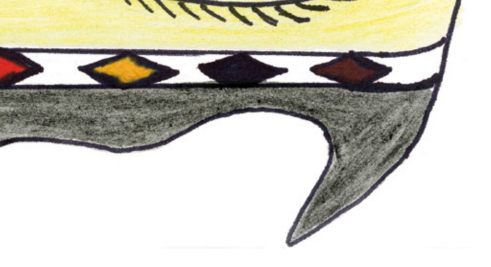
Nanechìgaka tama paa i na ũứ rữ ñémataã na ñèmauữ.

Pa ngekü, na ngù düré arü nguneĩ, na aure ñuãtà kü rü me rü na meĩneĩ ya tàne, ñaữ Wãchiãữ kü...

Ñemaã rü nguneî tawama na ù tama na kueneẽ baí na choniẽĩ, erü nama rü nanenà i na dàu. Nüma niĩ na ùwemüũ rü ãpata na

meĩãneĩ.





Al otro día fue de cacería y trajo carne de danta, venado y de algunos pavos silvestres; los saló y los empaneró. Al otro día descansó porque ya tenían suficiente pescado y carne. Pensó Wāchiãũ kü: «Mañana regresaremos a la casa y festejaremos el nacimiento de nuestro hijo».

Pero el destino había decidido otra cosa. A Tapüüná se le presentaron los dolores de parto y tuvo un hermoso niño. Ambos estaban felices de ver nacer a su primer hijo.

Wãchiãữ kü dio gracias a la naturaleza por su hijo; él quería que fuera un niño.

Así fue...

Por el nacimiento de su hijo postergaron el regreso a casa.

Dijo Wãchiãũ kü:

—Mujer, reposa y guarda dieta por diez días hasta que te sanes y esté bien el niño.

Tomeepü i nguneî niî na tüchi wá na ngucha ürü wíkanama i na üű, kü na üpa kueneewá na ña ü, erü nüma nü üna kuachagùchi namachi me ima ina ngù ü.

Takü na yau nórü îẽ rü ochagutanü ainümaã chautanüne rü naimakatüũ wá na ũú.

Nawena naãkü yìma apataữ wá... na eetanüữ oopanüữ, Tapüüná tüma arü nuemaã na taãnaküa tana yautanüữ rü tana aiya yìa oo.

Yoní i ta yauchirugù rü õõũ i ta aiyagù, yima na taa narü chìchiũ, na yùãpe rü yeera niĩ na yuapechigù... na taa arü aiyepewá nüũ ta ĩnü na dìriĩ.

Ta tüwa i na ngoõchitá, apataũgù ta gonagütaã rü naimakatüũ wá ta ñataã, baimare ñema tüũ narü yaugüũ yema airumakachiigü rü tüũ na ngoũma arü õõmataã.

Marü kuenewá ni na ũgù niĩ... tikaaa ñatagüũ ya tika, ñeguma chieĩ gupetüqù.

¿Taküme na ngupetü chaunemaã? Ñaũ Wãchiãũ kü.

Kü natapü wá na nguachiĩ, - tauterü niĩ chauneĩ ngupetü... ñaữ Wãchiãữ kü.

Durante aquellos días, Wãchiãũ kü no fue de cacería ni de pesca; solo estaba pendiente de su mujer y del bebé. Él era quien preparaba la comida y aseaba la choza.

Una vez recuperada Tapüüná, Wãchiãũ kü dispuso todo para regresar definitivamente a la casa del suegro, pero antes salió de cacería para llevar carne fresca a la familia. Cogió su cerbatana y los dardos con curare y se internó en la selva.

Mientras tanto, en la choza, como los trapos del niño estaban sucios, Tapüüná bajó y fue a la orilla del lago para lavarlos y a bañar al bebé.

Estaba en eso cuando el lago comenzó a agitarse y a burbujear, a hacer olas cada vez más fuertes. Dentro del lago se escuchaban extraños rugidos. Asustada, Tapüüná corrió hacia la choza y trató de esconderse en el monte, pero fue inútil; el tigre del agua la encontró y la devoró junto con su bebé.

Terminada su faena de cacería, Wãchiãũ kü caminaba de regreso a la choza cuando escuchó al pájaro chigua, que con su canto le advertía que algo malo había acontecido.

«¿Le habrá pasado algo malo a mi hijo?», se preguntó preocupado.

Con un leve dolor en el pecho se dijo: «Ojalá que no sea nada grave».



Na taeguű rü tauguma na rü înüű rü nüű narü ngùmachaű taã Apataű wá na nguű rü nüű na daű nina ngiãchi,

¡ah! ni kàũ naneka ru nama ka, naguríka, duanemareĩ. Nane aru airuữmare namaã na ũú.

Ni kà, na ngechaữ rừ naĩnegu nữugừ narừ mạ eru. Nữugừ na maữchiegataã, taã ñaữ. Taã taã taã taã, ñaữ.

Aŭríma na àu. Guŭmaŭ na nugùŭ, naaneĩ, mauŭ ru nachigaŭ.

Aikaawí nüữ na nguữchi ñema nüữ ngupetüữ – guữmata na yue rü guữmata cha dài, Wãchiãữ kü ñaữ.

Düchitá ochagune ni na ùũ ainúmaã chaupegùne, meĩne 1ẽ ní na ù. Chawune aru taunegù nuugu na ùtamu.



El resto del camino intentó olvidar todo lo que se había imaginado con su mujer y su hijo pero sus presentimientos se hicieron realidad.

Al llegar y no encontrar a su familia echó a correr y a llamar, enloquecido, a Tapüüná.

Cuando encontró los restos de su mujer y de su hijo comenzó a gritar y a golpearse la cabeza contra los troncos; deseaba quitarse la vida, pero no lo hizo.

Lloró amargamente. Y lo maldijo todo, a los dioses, a la vida, al destino.

En medio del dolor, grtó:

—¡Malditos tigres! ¡Todos deben morir, los mataré a todos!

Fabricó cientos de dardos con curare y fabricó una buena cerbatana. Construyó una especie de andamio encima del tronco del árbol capirona gruesa. Cazó un venado y lo lavó en las aguas del lago Demacha para esparcir la sangre. Había llegado el día.



Marü guữma nüữ na mé rü nguneĩwá na ngú. Kowú tüna na kuè, na taãchiữ wá tüữ na chuna rü tümagùã narü baane.

Ka wíkanama i na choũ yema airumakachiigü, natamüwá na ñá, na ĩnagü rü takü na kuegü airumakachii cháwüne i bùguã.

Wiíchigü na yue yema ai... nüũgù na toüũ rü na taãtütamawá nüũgü na naãũ. Muũma niĩ ai rü yi rü guũma na yùe.

Marü na yaanegù na gòũ wia i aurumakachii naikatüũ ururüĩmaã. Ñemarüta na yù ainü arü ngumaã ochagù naũnewá ükunemaã.

Ñema ai yugù naãkü na chiachianeũ, wíkana na chipetüanemare. Na waãchinane rü baí ñeta nuữ ĩnuữ werí rü naichinawegü, tauma wíkana. Na yùaneĩruữ niĩ...

Kü yawá nina ũứ ya buanekü naĩchaküü rü nainegü i wa güeku, na poraemaüűchi chawüne i na ĩãküẽ.

Inmediatamente se asomaron los tigres, corrió a la capirona para encaramarse en el andamio y lanzar los dardos con la cerbatana a los tigres, que mordían el tronco tratando de alcanzarlo.

Los tigres fueron cayendo uno tras otro. Entre ellos mismos se cargaban y se llevaban al fondo del lago. Llegaron decenas de tigres y Wãchiãũ kü estuvo lanzando sus dardos todo el día.

Al atardecer se presentó un tigre negro, de frente brillante color oro, que también murió por las decenas de dardos con curare clavados en su cuerpo.

En aquel momento, entre la claridad y la oscuridad, la selva quedó en silencio, en total silencio. Se oscureció el firmamento y ya no se escuchaba ningún chillido de las aves ni ruido de insectos, como que si el tiempo se hubiera detenido.

A lo lejos se escuchó un vendaval que venía y con su fuerza abatía árboles y ramas, tan fuerte que sacudió el tronco de la capirona.

Kü nawenà niĩ yawá nina kàechigüũ.

Chaputera tera tera teraaaammm, chaputera tera tera teraaaammm..., chaputera tera tera teraaammm...

Chaputera tera tera teraaaammm, chaputera tera tera teraaaammm..., chaputera tera tera teraaammm...

Ngaikamanachigù.

Chaputera tera tera teraaaammm, chaputera tera tera teraaaammm... chaputera tera tera teraaammm...

Wãchiãũ kütawá na ngùũ wií dùũ wawéĩ naĩgüetüküũ rü ma pachinüü. Ma yaeiî nakuchinetügù nguũ nayae, wií wokae na ngéchiguữ naimenaữ rư wia i na tachakure ni ngechiguữ, ñema niĩ nagù na kuechigüü.



Y a lo lejos también se escuchó como un canto:

Chaputera tera tera teraaaammm, chaputera tera tera teraaaammm, chaputera tera tera teraaammm...\*

Cada vez más cerca:

Chaputera tera tera teraaaammm, chaputera tera tera teraaaammm, chaputera tera tera teraaammm...

De un momento a otro se le apareció a Wãchiãũ kü un ser alto, negro, de ojos brillantes, de orejas grandes y agudas. Su larga cabellera le caía hasta sus talones, llevaba un bastón de metal brillante y un cuerno largo que soplaba constantemente.

\* Onomatopeya del sonido que producía el cacho que soplaba el tigre.

Chama niĩ naẽĩgừ aru yorá... ñeĩgü niĩ chauna... taku namaã ku ù. Naka cha daù ru tama namaã charu ũ, na ka charu kaãne... núma niĩ na damau ru na ãtuchichiguu dàma i nainewá, kuma niĩ nuữ ku kuau taku na uaeĩ i chauná, ñau ngoogu aru yoragu.

Chauneĩ rü chama ễ na ngọ kú, ñemaka niĩ taku cha daĩ, ñaễ Wāchiāễ ku...

Kuũ cha ngechaễ ta niĩ erü táễ chie kuũ na ùgü, i na ũ wíkana taã kuũ cha mạ chaügù... ñaễ ngoogü arü yorá.

Wãchiãũ kü i na rü ngà rü nawĩwá na ña, no türù airumakachii naikatüũ nüũ na nguchaũchiama, kü küchimaã takü na weechiũ rü takü i na ngeĩ.

Ñemaãkü niĩ.

Na tüpatawá na ngù rü nüữ na ùữ ñema ngùpetüữ. Naẽ rü nanatümaã nüữ na ùữ.

Nguneĩ na ngupetüchigừ rữ Wãchiãữ kừ na dừrachigừ, dueĩ na ṇạ, naeneĩ rữ tògüe ngẹtừ eĩ từữ na ṇạ. Na ãũnewế rữ na aiẽchamare rữ tògữeĩ na ãừnewe.

—Soy el dueño de los tigres. ¿Dónde están mis animales, qué has hecho con ellos? Los he buscado por todas partes y no los encuentro. Los llamo y sus rastros se dirigen a este árbol. ¿Sabes algo? —le preguntó.

- Ellos devoraron a mi hijo y a mi mujer, por eso los asesiné
   le contestó Wächiãũ kü.
- Te perdono la vida por el da
   ño que te causaron, pero vete antes de que cambie de opini
   ón —dijo el due
   ño de los tigres.

Inmediatamente Wãchiãũ kü se bajó del árbol y sin esperar nada corrió a su canoa, pero como la frente brillante del tigre que había matado le llamaba tanto la atención, sin pensarlo se devolvió y con el cuchillo le quitó la piel y se la llevó consigo.

Así fue...

Llegó al *îpata* del suegro y narró todo lo que había acontecido con su familia e igual cosa hizo con sus padres.

Pasaron días y días. Wãchiãũ kü se convirtió en un ser agresivo, siempre estaba en peleas con sus hermanos y con los otros jóvenes. Se enloqueció, vivía borracho y amenazando a los demás.



Na ãũweĩkú, nüũgügù takü na üüũ airumaküchiichamü naígüküũ, ñemamaã niĩ tatüchiũgù na yuuũ rü na bàiũ. No türü i na ngùuũchire.

Ñemaümare niĩ taunekü na ngupetüü.

Wía i yüüchigagù, Wãchiãũ kü na aichiũ rü wíe ngetüükü tüna mạ ũ. Takü na yaugütaã rü tatüchiũ wá na yuamá, ñegumawí niĩ tauguma i na ngùũ.

Nüũ na ugugù rü airumaküchiinatüũ narü ũù, yìma niĩ ñuma nórü yorá. Na ñemataã norü üa airumaküchii na daìka...

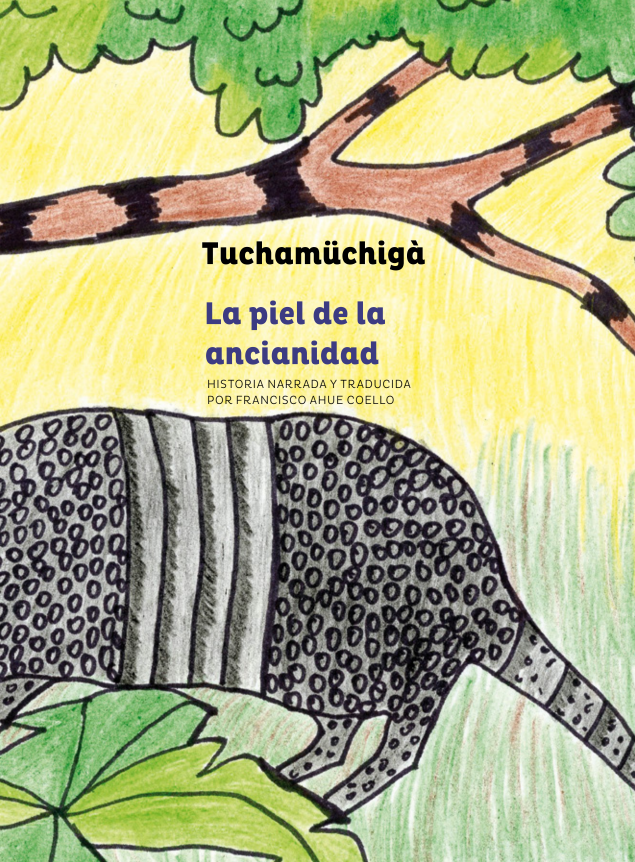
En sus momentos de locura se ponía en la frente el cuero brillante del tigre, con el cual se zambullía al río Amazonas día tras día.

Así pasaron los años...

En una ocasión, en un ritual de *yüü*, Wãchiãũ kü, embriagado, asesinó a un joven. Los demás trataron de cogerlo para castigarlo pero como siempre él se zambulló al río Amazonas y nunca más regresó, hasta el día de hoy.

Dicen que se convirtió en tigre del agua, y que ahora él es su dueño. Fue su castigo por haber asesinado a los tigres del agua.









Ipi metió un salto del susto y llamó a su hermano Yoi a los gritos.

—¿Qué pasó? —le respondió Yoi, muy enojado, con otro grito más fuerte.

—¡Así no se contesta! —lo reprendió Ipi —. Ahora cada vez que alguien tenga ira, pelee o se queje, será por culpa de tu mal genio.

Y así ha pasado en cada generación hasta nuestros días, y seguirá sucediendo.

El ser que encontró lpi era Tuchamü, que desde ese momento sale todos los días en horas de la tarde cargando un bulto en el lomo. Si se cruza con cualquiera que salga a esas horas o con los que les gusta decir cosas feas o groserías a los demás, sin importar si son niños, jóvenes, adultos o ancianos, les echa su bulto encima y de esa manera quedan con el mismo aspecto de Tuchamü: feos, arrugados, canosos y con la piel colgante. Y para toda la vida.



DéKuapw en isanta do Lelos onimales misteriosos.

## **GLOSARIO**

**Ayahuasca:** Liana de la selva que en quechua

significa «soga de los espíritus o de los muertos» y se utiliza, junto con otras plantas que se cocinan en agua durante varios días, para obtener un brebaje que altera la conciencia de quien lo toma.

**Bama:** Instrumento de viento fabricado

con guadua que se interpreta durante el ritual de la pubertad.

**Barbasco:** Preparación hecha con un bejuco

con propiedades venenosas que era utilizada tradicionalmente por los pueblos indígenas para pescar.

Hoy su uso está prohibido.

**Boruga:** Roedor de gran tamaño,

importante fuente de proteínas para los habitantes del Amazonas.

**Caimo:** Fruto de pulpa blanca y muy dulce,

llamado también caimito.

**Capirona:** Árbol gigante (Calycophillum

spruceanum) de las zonas húmedas tropicales, que mide entre 25 y 30 metros de altura. Su corteza y su savia tienen diversos usos

medicinales.

**Chigua:** Pájaro de la selva que según los

tikuna tiene dos tipos de canto; uno que presagia buenas noticias y

otro, malos augurios.

**Chonque:** Planta de origen americano cuyas

raíces son utilizadas en sopas y guisos.

Coco cristal:

Árbol de gran tamaño (Lecythissp), que alcanza los 30 metros de altura, de madera dura y pesada, propio del bosque húmedo tropical.

**Guara:** Ñeque, mamífero roedor de carne

muy apreciada.

**Huito:** Árbol (Genipa americana L.)

originario de las tierras bajas del norte de Sudamérica cuyos frutos, comestibles, tienen diversos usos, entre ellos extraerles una tintura que se les unta a los niños al nacer para protegerlos,

según la costumbre, de cualquier

enfermedad.

**Iburí:** Instrumento sagrado entre los

tikuna, de dos a tres metros de largo que recibe el mismo nombre del árbol con cuya corteza se fabrica. Su sonido retumba a muchos kilómetros a la redonda.

Koüchikü: Especie de gavilán.

Motelo: Tortuga terrestre de patas

amarillas, morrocoy de la selva. Es una especie considerada vulnerable y está protegida por varios convenios internacionales. **Mowacha:** Una de las hermanas de los héroes míticos Yoi e Ípi.

Naruane: Collar largo que se elabora con caracoles, frutos secos y diversas semillas.

Otara: Antorcha que se elabora con varias capas de hojas de palma que, como si fueran un tabaco gigante, encierran cera del árbol copal, utilizada como combustible.

Paiyawarú: Bebida fermentada con bajo contenido de alcohol, preparada con harina húmeda de yuca.

Algunos lo llaman masato de yuca.

Wikungo: Palma del género Astrocaryum chambira que puede alcanzar 10 metros de altura y se encuentra distribuida en la cuenca occidental amazónica y la vertiente pacífica de Colombia y Ecuador. Muy apreciada por sus fibras que permiten confeccionar diversos objetos como hamacas, cestas, etcétera.

Yüü: Ritual que los tikunas llevan a cabo cuando las niñas alcanzan, con su primera menstruación, la edad adulta. Los primeros curas misioneros lo llamaron «fiesta de la pelazón» debido a que a las niñas, ya mujeres, se les arranca el pelo. hasta dejarlas completamente calvas, como símbolo de purificación.



Bamachigà / Historias del bama se compuso en caracteres Arial y Pluto. Se imprimió sobre bond de 90 gramos en Bogotá - Colombia El Plan Nacional de Lectura y Escritura «Leer es mi cuento» creó el proyecto Territorios Narrados como una iniciativa pedagógica que busca fomentar las competencias comunicativas de estudiantes de preescolar, básica y media en los contextos de la educación indígena propia y la etnoeducación. El proyecto promueve que las prácticas de lectura y escritura sean herramientas esenciales para el fortalecimiento de la identidad cultural y la atención educativa a grupos étnicos desde el Ministerio de Educación Nacional.

De esta manera, a través de espacios de acompañamiento, de intercambio de saberes y de construcción colectiva, se propician diálogos interculturales a partir de los diversos lenguajes presentes en las comunidades. La materialización de este proceso se concreta en la colección Territorios Narrados, que recopila textos de distinta índole que recrean la vitalidad cultural de los territorios y expresan la voz de las comunidades. Así garantizamos que todas las Instituciones Educativas del país cuenten con libros de calidad; libros que permitan el desarrollo de prácticas pedagógicas que reconocen e incorporan la diversidad étnica y lingüística presente en el país.

Historias del bama forma parte de la colección Territorios Narrados. Es una compilación de seis relatos dirigidos a jóvenes de básica secundaria que recogen algunos de sus mitos más importantes acerca del origen de las cosas, rituales de iniciación, los seres fantásticos que gobiernan la selva, terribles unos y juguetones otros. Esta edición bilingüe, tikuna-español, busca no solo reforzar el uso de la lengua materna dentro de esta comunidad, sino que todos los niños de Colombia se acerquen a la cultura tikuna.





